Eine christologische Re-Vision der
Feministischen Theologie:

Der Ansatz Carter Heywards




Gewidmet meiner im Dezember 2008 verstorbenen Mutter Gertrude.



Eine christologische Re-Vision der
Feministischen Theologie:

Der Ansatz Carter Heywards

Diplomarbeit

zur Erlangung des akademischen Grades
,Magister der Theologie*

an der Katholisch — Theologischen Privatuniversitit Linz

Eingereicht bei:
Eingereicht von: Univ. Prof. Dr. Franz Gruber
Andreas Fiirlinger Betreut von:
Ferihumerstrasse 27/10 Univ. Ass. Dr. Ansgar Kreutzer

4040 Linz

Institut fiir Fundamentaltheologie

und Dogmatik

Linz 2009



Inhaltsverzeichnis
INhAltSVETZEICHNIS ....cc.ueiiiiiiiiiiii ettt st et 3
VIOTWOTT ..ttt ettt ettt ettt et e et e bt s abe e s aeeeaneenaeeeneesaneenneenes 5
BINIEITUNG ....ceeiiiie ettt e et e e it e st eesbteesbbeesaeeeas 6
Teil I: Grundanliegen des Feminismus und der Feministischen Theologie ..................... 8
A FEMINISIMUS ..ottt ettt ettt e st st sneesaneeneenes 8
1 Begriff und Bestandsaufnahme...........c.ccccooiiiiiiiiiniiiiniicceeee e 8
2 Entwicklungslinien des Feminismus von 1963 bis heute ............ccocceeviienieenienee. 9
B FeministiSChe TheOlOZI ........cciiiiiiiiiieiiieeieeete et e 14
1 Begriff, Entwicklungen und Inhalte.........c...cccooiiiiiiiiiniiiiiieceeeeeeee 14
2 Die Rolle von Ménnern in der Feministischen Theologie..........ccccccceevieeninennnns 16
Teil II: Feministische Christologie — ein StreifZug.........occveeeieieriieeriieeiee e 18
1 Allgemeines zur feministischen Rezeption der Christologie..........c.cccccveeerueeennns 18
2 Sind Christologie und Feminismus unvereinbar?............ccccceevviieinieennieennneenns 20
3 Brennpunkte von Christologie(n) aus der Sicht von Frauen............c.ccceeeenueenee. 21

3.1 Das Neue Testament — biblische Grundlagen einer feministischen

L0115 1 70) 10 0 (TP 22

3.2  Beziehung — die vergessene Dimension der Christologie ...........cc..c........ 24

3.3 Kontextuelle christologische ANSAtZe........ccccveeviieiriiieniiieniieeieeeieeeee, 26

4  Gemeinsamkeiten feministischer Re-Visionen der Christologie........................ 27
Teil III: Carter Heywards Christologie der Beziehung.............ccocceeviiiiiiiiinnicenniennnen. 31
A Carter Heyward: Leben und Werk..........cccooviiiiiiiiiiiiiiiiceeeeeceeee e 31
B  Entscheidende Wurzeln der Theologie Carter Heywards............ccccvveevvieenieennnenn. 34
I Martin BUDCT ....ccc.ooiiiiiiiie ettt 34

2 EE WIESEL ..ottt 37

3 Andere christologische EinfliiSse.........cccooriiiiiiiiiiiiiiiiiiceceecceeeeee, 39

C Die Reinterpretation der Christologie bei Carter Heyward ............cccceecveeerieeennnenn. 44

1 Die hermeneutische Norm: Liebe zum Nichsten wie zu sich selbst.................. 45



2 Kiritik an ChalCedOomn .........cooiuiiiiiiiiiiieeiieeeteeee ettt 46
3 Ein neues Jesusbild: Macht in Beziehung..........cc.ccccoooiiiiiiiiniiiiniiiiicecieeee, 47
4 Der neue Entwurf Carter Heywards........cccoeecuiieriiiieniiiieniieeieeeeee e 48
5  Das Bose als Nicht-Beziehung ..........cccccveeiiiiiiiieniiieicceeee e 54
6 Leiden(SChaft) JESU ...ceuiiiiiiiiiiiiieiee e e 56
7  Die Essenz der Christologie Carter Heywards ..........ccccceeviiiiiiieiniiennieenieenae 60
Schluss: Zusammenfassung, Kritik und Ausblick ..........ccceciiviiiiiniiiiniieiieeeeeieee 67
LiteraturvVerZEIChNIS .......cooiuiiiiiiiiiiiieceee et 72

LLEDEIISIAUTL ... e et e e e e e e e e et ee e e e e e e e e e eaaeeaeeeaanans 76



Vorwort

Ich mochte kurz darstellen, wie ich dazu gekommen bin, meine Diplomarbeit iiber
feministische Christologie zu schreiben, was mich motiviert hat, dieses Thema genauer
zu betrachten und wem mein besonderer Dank gilt.

Mein Interesse fiir Feministische Theologie wurde zu Beginn meines Studiums
geweckt, beim Erstellen einer Seminararbeit iiber dieses Thema. In einem Dogmatik-
Seminar gegen Ende meines Studiums bot sich dann die Gelegenheit, weiterzuforschen
auf dem Gebiet der feministischen Christologie. Im Gespriach mit einer Dozentin
unserer Universitdt kam ich dann auf die Spur Carter Heywards und ihres beziehungs-
christologischen Entwurfes. Von Beginn der Auseinandersetzung mit ihrem Ansatz
habe ich gespiirt, dass dieser kreative und nicht sehr systematische Entwurf den
Menschen etwas zu sagen hat. Im Studium ihrer christologischen Hauptwerke (,,Und sie
rithrte sein Kleid an®, ,,JJesus neu entwerfen*) hat sich gezeigt, dass Heywards Denken
und theologisches Forschen auch fiir mich bedeutsam ist.

Mein Dank gilt allen, die mich wihrend des Erstellens dieser Arbeit auf verschiedenste
Weise unterstiitzt und motiviert haben, besonders den Mitarbeitern des Institutes fiir
Fundamentaltheologie und Dogmatik: Prof. Franz Gruber und Ass. Ansgar Kreutzer, die
mich wissenschaftlich betreut haben, so wie Ass. Andreas Telser, der mir seine Hilfe
immer wieder angeboten hat.

Meiner Mutter, die im Dezember 2008 verstarb, mochte ich dafiir danken, dass sie mir
durch ihren Sinn fiir Gerechtigkeit und ihre Liebe in zwischenmenschlichen
Beziehungen das vorgelebt hat, worauf Carter Heyward in ihrer Christologie reflektiert.
Zuletzt spreche ich meinen Dank meiner Frau Katharina aus, die mich immer wieder

motiviert hat, wenn meine Energie erschopft war.



Einleitung

Carter Heyward ist als amerikanische Theologin und anglikanische Priesterin im
europdischen Raum miBig bekannt. Als feministische Theologin versucht sie, den
traditionellen Christologien einen neuen Entwurf gegeniiberzustellen. Dabei schreibt sie
sowohl als Feministin als auch als Christin und schopft ihr ganzes kreatives Potential
aus, ein Bild eines ,,neuen Jesus® zu entwerfen, das auch fiir Frauen befreiend wirken
kann.

Im ersten Teil der Arbeit werden die Grundanliegen des Feminismus und der
Feministischen Theologie in den Blick genommen. Dies stellt die Hintergrundfolie dar,
ohne die feministische Christologie und der Ansatz Carter Heywards nicht zu verstehen
ist. Auch der Frage nach der Rolle von Miénnern in der Feministischen Theologie wird
nachgegangen.

Im zweiten Teil wird in Vertiefung ein Uberblick iiber das mittlerweile nicht mehr so
kleine Gebiet der feministischen Christologie geboten. Zur Darstellung gelangen zuerst
verschiedene Versuche, aus dem Kontext ,,ménnlicher* Christologien auszubrechen.
Weiters wird die Frage erortert, ob ,,Feminismus®“ und ,,Christologie* {iiberhaupt
vereinbar sind. In einem néchsten Schritt geht es darum, die drei wichtigsten
Brennpunkte von Christologie aus der Sicht von Frauen zu beleuchten: Das Neue
Testament als biblische Grundlage, Beziehung als vergessene Dimension der
Christologie und kontextuelle christologische Ansdtze. Mit der Anfithrung von
Gemeinsamkeiten in den feministischen Re-Visionen von Christologie wird einerseits
zusammengefasst, welche Aspekte feministische Christologien auszeichnen und
andererseits iibergeleitet zu Teil drei, der sich im Speziellen Carter Heyward und ihrer
Christologie der Beziehung widmet.

Da Theologie und Biografie im Entwurt Heywards verwoben sind, findet der dritte Teil
eine Einleitung durch einen kurzen Uberblick iiber Leben und Werk dieser Theologin.
In der darauffolgenden Skizzierung der Wurzeln ihrer Theologie werden die Einfliisse
verschiedener Autoren, besonders Martin Buber und Elie Wiesel auf ihre Christologie
dargelegt.

Um die Darstellung der verschiedenen Aspekte der Reinterpretation der Christologie bei

Carter Heyward und die Essenz dieser Konzeption geht es schlielich im letzten Teil



der Arbeit, deren hermeneutische Norm die Liebe zum Nichsten wie zu sich selbst ist.
Das Konzil von Chalcedon, das das christologische Problem der Verbindung des
Gottlichen mit dem Menschlichen auf ontologischem Wege loste, stellt einen der
Kritikpunkte ihrer Christologie dar. Anstelle dessen versucht sie diese Polaritit durch
die Betonung von Beziehung in der Kooperation dieser beiden Aspekte zu losen. Das
neue Jesus-Bild, das Heyward vertritt, heif3t ,,Macht in Beziehung®. In Bezugnahme auf
das Markusevangelium legt sie einen neuen Entwurf vor, der nicht durchgehend
systematisch ist und wo sie nicht jeden Gedanken konsequent zu Ende denkt. Was das
Modell Heywards jedoch auszeichnet, ist die grundsitzliche Offenheit fiir Neues. Dies
zeigt sich unter anderem im Nachdenken iiber das Bose als Nicht-Beziehung, das Gott
nicht will, das jedoch ebenso in ihr eingeschlossen ist wie das Gute.

Im Zuge der Betrachtung der Leiden(schaft) Jesu, der Passion Jesu, die mehr als
Moralismus ist, wird auch Heywards Sicht von Inkarnation behandelt. An vier Orten
sieht sie in unserem Leben Gott inkarniert: im Verhéltnis zu unserem Korper, im
Verhiltnis zur Welt, im Verhiltnis zur Geschichte und im Verhiltnis zum Bdsen.

Das Bleibende fiir eine feministische Befreiungschristologie jenseits des ,.Jesus der
Geschichte* und des ,,Christus des Glaubens* bildet als Essenz der Christologie Carter

Heywards den Schluss dieser Arbeit.



Teil I: Grundanliegen des Feminismus und der Feministischen
Theologie

A Feminismus

1 Begriff und Bestandsaufnahme

In diesem ersten Teil meiner Arbeit mochte ich den ,,neueren* Feminismus, wie er in
den 1960er Jahren bzw. Anfang der 1970er Jahre entstand, beleuchten. Damit sollen die
Verdienste von Frauen fiir Frauen seit der Franzosischen Revolution von 1789 und
auch davor nicht geschmilert werden; da dies jedoch keine historische, sondern eine
christologisch-dogmatische Arbeit ist, soll der Blick auf die Entwicklungen in den
letzten 40 Jahren geniigen, vor allem auch deswegen, weil Carter Heyward, geboren
1945, diese Entwicklungen miterlebte.

An den Beginn stelle ich eine Begriffs-Definition:

Das Wort ,Feminismus’ hat mindestens zwei Bedeutungsebenen: Zum einen wird es im
gleichen Sinne wie der Begiff Frauenbewegung gebraucht und bezeichnet die
Zusammenfassung aller Bestrebungen von Frauen um Anerkennung, Selbstbestimmung,
Partizipation und soziale Gerechtigkeit. Zum anderen meint es eine Theorie, eine
Gesellschaftstheorie bzw. eine weltanschaulich und/oder wisenschaftlich begriindete Idee
und Perspektive auf die Welt."

Man konnte diese beiden Bedeutungsebenen des Feminismus knapp zusammenfassen in
eine politische, aktiv auf gesellschaftliche Verdnderung ausgerichtete, und eine
wissenschaftlich-theoretische, die eher auf Verdnderung der Denkgrundlagen
ausgerichtet ist, aber Offentlich nicht so stark wahrgenommen wird und, zumindest
teilweise, fiir die politische Dimension als Hintergrundfolie dient. Wéhrend es auf der
Ebene der politischen Durchsetzung von Zielen der Frauenbewegung eine Art
,,Windstille“2 zu geben scheint, differenziert sich die feministische Theoriebildung

zusehends aus. Silvia Kontos meint diesbeziiglich, dass

die Akademisierung des Feminismus ein Erfolg [ist], soweit sie sich auf die Entfaltung,
Ausdifferenzierung und Professionalisierung der Theoriearbeit bezieht, aber sie ist auch

' Gerhard, Ute, Art. Feminismus, in: Géssmann, Elisabeth u.a. (Hg.), Worterbuch der Feministischen
Theologie, 2., vollstindig iiberarbeitete und grundlegend erweiterte Auflage, Giitersloh 2002, 134-138,
134.

2 Ebd., 136.



eine Verlustgeschichte, ndmlich die Geschichte des Verlustes der politischen Intervention
in eine verinderte Welt der Geschlechter.’

Der Feminismus, soweit man hier jenen politisch-aktiven meint, steckt in der Krise,
analysierte jiingst auch Regine Bogensberger in der Osterreichischen Wochenzeitschrift
,Die Furche“.* Soweit lisst sich zu Beginn eine knappe aktuelle Bestandsaufnahme
festhalten. Diese vervollstandigt sich durch einen Blick in die neuere geschichtliche

Entwicklung des Feminismus.

2 Entwicklungslinien des Feminismus von 1963 bis heute’

Grundsitzlich kann man beobachten, dass die grobe Gliederung der Abschnitte, in die
der neuere Feminismus samt seiner Theoriebildung eingeteilt wird, in Dekaden erfolgt,
beginnend mit den sechziger Jahren des vorigen Jahrhunderts.

Ausgangspunkt der feministischen Theoriebildung stellt nach Holland-Cunz das 1963 in
den USA erschienene Buch ,,The Feminine Mystique* von Betty Friedan dar, indem sie
fir eine ,Selbstbefreiung der Frauen“® plidiert. In dieser Anfangszeit und
gesellschaftlichen Aufbruchszeit der sechziger Jahre scheint die Lage klar zu sein: Es
stehen sich, auch im theoretischen Diskurs, vor allem zwei ,,Gruppen® gegeniiber:
Frauen als die Unterdriickten und Minner, die herrschen. Die wichtigsten
feministischen Inhalte dieser Zeit lassen sich riickblickend als ,,rigoroses ,Nein’ zu den
herrschenden Verhiltnissen und patriarchalen Zumutungen®’ herausheben.

In Europa beginnt in den siebziger Jahren eine ,,physische, psychische und intellektuelle
Selbstverstc’indigung“8 zentral zu werden. Dies war vor allem deshalb nétig, weil durch
den verspiteten Einstieg von Frauen in das gro3e Feld der Wissenschaft erst zu Beginn

des zwanzigsten Jahrhunderts ,,Vorstellungen von ,Geschlecht” und ,Geschlechtlichkeit’

3 Kontos, Silvia, Mit ,,Gender* in der Bewegung? Eine Antwort auf die Frage ,,Was kommt nach der
Genderforschung?* aus der Perspektive von Frauenbewegung, in: Casale, Rita / Rendtorff, Barbara
(Hg.), Was kommt nach der Genderforschung? Zur Zukunft der feministischen Theoriebildung, Bielefeld
2008, 59-76.

* Bogensberger, Regine, Was kommt nach den Machos & Emanzen?, in: Die Furche (2009) Nr. 7
(13.2.2009), 21.

> Ich halte mich in diesem Abschnitt v.a. an folgende Darstellungen: Kontos, Gender, 59-76 und Holland-
Cunz, Barbara, Die alte neue Frauenfrage, Frankfurt 2003, 139-173.

6 Holland-Cunz, Frauenfrage, 139.

"Ebd., 142.

* Ebd., 143.



10

9 waren. Frauen setzen sich mit sich

bereits aus méannlicher Perspektive vorgedacht
selbst auseinander, sowohl im ,internen* Gesprich als auch wissenschaftlich; es
entsteht eine ,,Art Sozialisationstheorie, die sich vor allem gegen die Naturalisierung
von hierarchisierten Geschlechterdifferenzen wandte“'’. Forderungen waren z.B. die
Reform des Abtreibungsverbotes oder auch die faktische Gleichstellung von Frauen im
Bildungssystem und in der Berufswelt, ebenso die Unterstiitzung durch Ménner, wenn
Frauen ihre Ziele verwirklichen wollten. Zu erwihnen ist jedenfalls, dass der Prozess
der ,,Selbstverstindigung* in dieser Dekade nicht konfliktfrei und nicht nur harmonisch
abliuft, so dass einige Frauen ,,den Eindruck gewinnen, dass hier [...] Bevormundung
nun unter Frauen stattfindet'".

Zudem wird riickblickend bemingelt, dass durch das Vordringen von Frauen in die
wissenschaftlichen Diskurse der einzelnen Disziplinen das Gemeinsame und
Verbindende der Anliegen von Frauen zum Teil verlorenging.

In den achtziger Jahren hieBen die groBen Schlagworte ,,Differenzfeminismus® und

,,Okofeminismus*. Die Kernaussage des Differenzfeminismus war,
dass das hierarchische Geschlechtersystem in die ,Tiefenstruktur’ von Gesellschaft und
Subjekten, in die Wissensdiskurse, die Denkweisen, Wahrnehmungen und
Korperkonzepte abgesenkt ist, und deshalb von Anstrengungen zur Gleichberechtigung
oder zur Chancengleichheit in Erziehung, Bildung und Arbeit nicht erreicht wird."
Die gesellschaftspolitische Wirksamkeit dieser Theorie zeigte sich vor allem dadurch,
dass es gelang, Projekte von Frauen in den verschiedenen Bereichen nicht durch
Budgetkiirzungen auf Minnerseite zu etablieren, sondern die ,,Ausstattung der

(1 .
«13 74 bestreiten.

Frauenprojekte [...] aus erweiterten Verteilungsspielraumen
Dies bedeutet, dass auch politisch feministische Forderungen als Modernisierung
durchgesetzt werden konnten. Als Kehrseite dieses Erfolges zeigte sich zusehends die
Chancenungleichheit zwischen jenen Frauen, die an Einfluss gewonnen hatten und
jenen, die noch immer unter ungerechten Strukturen litten. Das ,,Wir*-Gefiihl der

Frauengeneration im Aufbruch ging etwas verloren.

% Becker-Schmidt, Regina, Frauenforschung, Geschlechterforschung, Geschlechterverhéltnisforschung, in:
dies., Feministische Theorien zur Einfithrung, Hamburg 2000, 14-62, 14.

19 Kontos, Gender, 60f.

1 Holland-Cunz, Frauenfrage, 145f.

12 Kontos, Gender, 63.

Y Ebd., 64.



11

Im Okofeminismus tritt ,[n]eben die Kritik der patriarchalen Herrschaft zwischen

«“4 Unter anderem steht

Menschen [...] die Kritik der patriarchalen Naturbeherrschung
das Ungliick Tschernobyl fiir die Folgen einer mdnnderdominierten Naturbeherrschung.
Als eine entscheidende Denkerin des Okofeminismus ist Mary Daly zu nennen, die
einforderte, dass Frauen ,sich allen patriarchalen Zumutungen und Lebenswegen
verweigern“ls. Eine ebenso scharfe Kritik an ménnlicher Naturbeherrschung regte sich
im Hinblick auf die Reproduktionsmedizin in Themenbereichen, die heute aktueller
denn je sind: kiinstliche Befruchtung, Embryotransfer, Leihmutterschaft oder auch
prianatale Diagnostik. Wihrend heute der Fokus eher auf den ethischen Implikationen
liegt, ging es in den achtziger Jahren vor allem darum aufzuzeigen, dass es dabei um

«l6

,herrschaftliche Verwaltung des Lebens* ™ geht, wobei ,herrschaftlich® durchaus als

,minnlich* verstanden wurde. Auch politisch bewegte sich einiges in diesem Jahrzehnt.
,Die Institutionalisierung feministischer Anliegen kommt erkennbar in Gang.“17
Beispielhaft waren die erste deutsche Frauenministerin Rita Siissmuth, Stellen fiir
Gleichbehandlungsfragen oder Quotenregelungen, die den Anteil von Frauen in Politik,
Forschung oder Wirtschaft sicherstellen sollten, zu nennen.

Den Feminismus der neunziger Jahre zeichneten vor allem ,,Gleichstellungspolitiken,
Antirassismus und Internationalismus“'® aus. Diese Schlagwérter bediirfen einer
Erlduterung:

Unter ,,Gleichstellungspolitik“ wurde in dieser Dekade die Fortschreibung der
institutionellen Manifestierung von feministischen Anliegen, wie sie in den achtziger
Jahren begann, verstanden; diese erreichte ihren (vorldufigen?) Hohepunkt.

Das Stichwort ,,Antirassismus® deutete in der feministischen Debatte der neunziger
Jahre darauf hin, dass vor allem Theoretikerinnen afrikanischer Herkunft einforderten,

,Kritik [...] nicht nur auf den Sexismus des Patriarchats (,gender’), sondern ebenso auf

)“19 zu richten. Damit wurde innerhalb

Rassismus (,race’) und Klassenherrschaft (,class’
der feministischen Theoriebildung der Grundstein zu einer weiteren Ausdifferenzierung

gelegt, die u.a. auch die Gegebenheit von Rassendiskriminierung beriicksichtigte.

14 Holland-Cunz, Frauenfrage, 148.
15 Ebd.

1 Ebd., 151.

7 Ebd., 152.

8 Ebd., 155.

1 Ebd. 158.



12

Gerade angesichts einer erstarkten rechten und rechts-radikalen Szene, nicht nur in
Europa, ist Rassismus, und somit auch Antirassismus, ein aktuelles Thema.

Das Schlagwort ,Internationalismus® bezieht sich, neben der Etablierung von
frauenpolitischen Themen und Forderungen auf der Biihne der Weltpolitik, auch auf das
Thema der Globalisierung in seiner wirtschaftlichen Dimension. Wihrend die
Verhandlung feministischer Forderungen in internationalen Organisationen wie der

UNO als ,,Potential fir lokale und nationale Politiken*?°

wahrgenommen wird, scheint
die Globalisierung der Wirtschaft und das Blithen des Neoliberalismus eher zu einer
massiven Verschlechterung der Situation von Frauen zu fithren. Vor allem die
Prikarisierung von Arbeitsverhiltnissen, die eine Zunahme von Teilzeitarbeit,
geringfiigiger Beschiftigung oder auch ,,working poor* mit sich bringt, trifft mit voller
Wucht mehrheitlich Frauen.

Auf der theoretischen Ebene haben sich Feministinnen an der Dekonstruktion ,,der
Normativitit von Geschlecht und den damit verbundenen diszipliniren Praktiken**'
abgearbeitet und ,,mit der Konzentration auf die Identitétspolitik das neue, neoliberale
Machtdispositiv in den Geschlechterverhiltnissen vernachlissigt“**.

Die Theoriearbeit der neunziger Jahre, die man mit den Stichworten

«23

,,Dekonstruktivismus* und ,,Gender-Theorie*” zusammenfassen konnte und die sicher

noch andauert, hat dazu gefiihrt, einen ,,angemesseneren Subjektbegriff fiir die
laufenden Auseinandersetzungen zwischen den Geschlechtern zu entwickeln“**.
Was die aktuelle Situation seit der Jahrtausendwende angeht, lidsst sich beobachten, dass
® eseinen ,,Antifeminismus“25 gibt, der auch von Frauen betrieben wird,
e die Akademisierung des Feminismus mit einer ,,entpolitisierte[n] Theorie* und

einer ,,[z]erfallende[n] Offentlichkeit**® einhergeht,

* Ebd., 156.

2 Kontos, Gender, 66.

2 Ebd.

3 Astrid Deuber-Mankowsky definiert den Begriff ,,Gender Theorie* so: ,,Den Gegenstand der Gender
Studies verstehe ich im Folgenden als Genealogie der Machtverhiltnisse und Archiologie des
Geschlechts im Verhiltnis zur Geschichte der Sexualitit, des begehrenden Korpers, der Institutionen, der
Disziplinar- und Regierungssysteme, der Identitit, der Kategorien Race/Ethnicity, Class, sexuelle
Orientierung, Alter etc. und der Wissenssysteme der Natur und der Kultur.” dies., Gender — ein
epistemisches Ding? Zur Geschichtlichkeit des Verhéltnisses von Natur, Kultur, Technik und Geschlecht,
in: Casale / Rendtorff (Hg.), Genderforschung, 169-190, 171.

24 Kontos, Gender, 67.

3 Holland-Cunz, Frauenfrage, 161.

** Ebd., 164.



13

¢ durch die Gender-Theorie sowohl der ,,Raum als auch der Zwang,
Geschlechterverhiltnisse und —konflikte zu reformulieren“27, entstand und
e Forderungen nach neuen Orten der ,,Verkniipfung von Theorie und Politik*?®

des Feminismus laut werden.

Im folgenden Teil versuche ich zu skizzieren, wie die Entwicklung des ,,allgemeinen
Feminismus®“ sich in der Disziplin der Theologie auswirkte, welche Inhalte die
Feministische Theologie in etwa der selben Zeit hervorbrachte und mochte in diesem
Rahmen auch der Frage nachgehen, welche Rolle Minnern als feministischen

Theologen zukommt.

z Kontos, Gender, 69.
* Ebd.



14

B Feministische Theologie

1 Begriff, Entwicklungen und Inhalte

Wenn wir heute selbstverstidndlich von ,,Feministischer Theologie* sprechen, so ist

doch anzumerken, dass der Begriff zur Zeit seiner Entstehung umstritten war:

Wurden in den USA Ende der 1960er-Jahre die Begriffe ,Feminismus’ und ,Theologie’
selbstverstiandlich verkniipft, war diese Begriffsbildung in Deutschland zunéchst
umstritten, da sich die deutsche Frauenbewegung dezidiert laizistisch verstand und fiir
Viele2 9kirchli(:h orientierte Frauen der Begriff ,,feministisch* zu radikal und negativ besetzt
war.

Fiir amerikanische Theologinnen wie Carter Heyward, auf die ich ja in meiner Arbeit
einen Fokus lege, gab es, so weit dies aus ihren Werken erkennbar ist, diesbeziiglich
keinen expliziten Diskussionsbedarf. Im Gegenteil: Bei Heyward — wie auch bei
anderen Theologinnen — wird, im Hinblick auf den erst in den 1960er Jahren
begonnenen Diskurs, bereits relativ frith die feministische Diskussion in einer
theologischen Teildisziplin (bei ihr die Christologie) gefiihrt.

Grundsiitzlich®® versteht sich Feministische Theologie nicht als eine ,,Theologie der
Frau®, sondern als eine Theologie von Frauen, ,die das religiose Patriarchat in
Gesellschaft, Kirchen und Zusammenleben erkennen, benennen, kritisieren und zu

.o M 13 31
uberwinden trachten‘

. Doris Strahm formuliert deshalb: ,,Feministische Theologie ist
eine Form von Befreiungstheologie.*>* Sie charakterisiert — mit Blick auf die darauf
folgenden Entwicklungen durchaus prophetisch — Feministische Theologie fiir Frauen
als einen ,,Prozess der Befreiung von gesellschaftlichen und religiosen Zwingen sowie
unsere Suche nach einer eigenen Identitit**>.

Weiters gilt es zu erwihnen, dass die Feministische Theologie, wie der Feminismus

insgesamt, sowohl eine Theorie als auch eine Praxis darstellt, eine ,weltweite,

» Schneider-Ludorff, Gury, Art. Feministische Theologie, in: Gossmann u.a. (Hg.), Worterbuch, 144-152,
145.

30 Einen kurzen, aktuellen Einblick zu Feministischer Theologie bietet: Scherzberg, Lucia, Feministische
Theologie, in: O.H. (Hg.), Theologien der Gegenwart. Eine Einfiihrung, Darmstadt 2006, 67-101.

3! Meyer-Wilmes, Hedwig, Zwischen lila und lavendel. Schritte feministischer Theologie, Regensburg
1996, 10.

32 Strahm, Doris, Aufbruch zu neuen Riumen. Eine Einfiihrung in feministische Theologie, Freiburg
(Schweiz) 1987, 16.

3 Ebd.



15

internationale, interkontinentale und interreligiose Bewegung und Diskussion***, die
Frauen — im Sinne von Gleichberechtigung — auf Augenhthe mit Ménnern bringen
mochte. Feministischer Theologie gelingt es und ist es gelungen, ihren eigenen Horizont

“3 werden

moglichst weit und universal zu halten, sodass sie ,,immer im Plural gedacht
sollte.
Mit dem beriihmten Zitat von Mary Daly, ,,Wenn Gott ménnlich ist, muf3 [...] das

Minnliche Gott sein**®

, wird angesprochen, wie das tradierte ménnliche Gottesbild zur
Legitimation von Frauendiskriminierung diente, was seitens der Feministischen
Theologie die Notwendigkeit entstehen lieB3, die Rede iiber Gott und allgemein die
(religiose) Sprache zu iiberdenken, zu iiberarbeiten und neu zu entwerfen. Dieser
Prozess dauert an, wobei nach einer fast 2000jdhrigen Geschichte ménnlich dominierten
Christentums zu fragen bleibt, ob und wann er zu einem Ende kommen kann.

Zu betonen ist im Vorausblick auf die Theologie und Christologie Carter Heywards die

Diskussion der neunziger Jahre iiber Gott als ,,Macht in Beziehung“37, die als

,relationale Selbstvergewisserung von Frauen in einer kyriarchalen Kultur®
verstanden werden kann. Diese Hervorhebung des Wertes der Relationalitit bezog und
bezieht sich nicht nur auf das Verhidltnis zwischen Minnern und Frauen.
Okofeministische Anniherungen an die Bibel*’ zeigen insgesamt, dass ,,[g]egenseitige

Abhidngigkeit [...] das Gegenmodell zum ménnlich-abendldndischen Modell von

** Meyer-Wilmes, Hedwig, Art. Feministische Theologie. Programm Feministischer Theologie(n), in:
Gossmann u.a. (Hg.), Worterbuch, 147-150, 147.

* Ebd., 148.

36 Daly, Mary, Jenseits von Gottvater, Sohn und Co. Aufbruch zu einer Philosophie der Frauenbefreiung,
Miinchen 1980, 33.

37 Heyward, Carter, Und sie riihrte sein Kleid an. Eine feministische Theologie der Bezichung, Stuttgart
*1992, 30.

¥ Schneider-Ludorff, Feministische Theologie, 149.

Zu den Begriffen , kyriarchal® und ,,patriarchal*: vgl. Schiitz, Helmut, Missbrauchtes Vertrauen.
Herausforderung an Seelsorge, Kirche und Bibelauslegung, in:
http://www.bibelwelt.de/html/einleitung.html (Stand: 1.4.2009):

,,Ich halte Schiissler Fiorenzas Wortpriagung ,kyriarchal’ im Sinne von ,Herrschaftsausiibung der Herren’,
also derjenigen Minner, die es geschafft haben, eine Machtposition zu erreichen, fiir sinnvoll. Das
gingige Wort ,patriarchal” bezieht sich ja eigentlich auf ein im Grunde iiberholtes Stammesdenken bzw.
auf eine Gesellschaftsstruktur, in der die Macht des Familienvaters die zentrale Rolle spielt. Da innerhalb
der Familien die traditionelle Macht- und Rollenverteilung nach wie vor noch lange nicht iiberall
iiberwunden ist, behilt der Begriff des Patriarchats seine Bedeutung, aber er sollte eingebettet sein in ein
iibergreifendes Verstdndnis von gesellschaftlichen Machtformen, die nichts mehr mit dem Vatersein in
einer Familie zu tun haben, der Macht der Konzerne und Institutionen, der Staaten und der sie tragenden
Parteien.*

¥ Solle, Dorothee | Schottroff, Luise, Den Himmel erden. Eine 6kofeministische Anniherung an die
Bibel, Miinchen 1996.



16

Herrschaft*

ist. Auch Carter Heyward verhandelt das Thema ,Beziehung zur
Schopfung® innerhalb ihres Entwurfes einer Theologie der Beziehung.

In neuerer Zeit steht etwa Manuela Kalskys Dissertation ,,Christaphanien“41 fiir einen
Versuch, ,,von einer materialistischen Strukturkritik befreiungstheologischer Prigung
Abstand [zu] nehmen und die Transformation christlicher Symbole in den Vordergrund

«42

[zu] riicken*"”. Dazu gehoren vor allem auch Versuche, das Géttliche zu dekonstruieren

und im Zuge dessen neue kulturelle Bilder fiir Gott zu entwerfen (etwa ,,Clownin““).
Damit wird auch schon angedeutet, dass sich der theologische Raum durch die Arbeit
der Feministischen Theologie verdndert und diese Disziplin damit ihren Beitrag dazu
leistet, dass die angestrebten Verdnderungen in allen Bereichen, die menschliches
Leben betreffen konnen, nach und nach stattfinden (werden).

Nun bleibt noch die Frage offen, welche Rolle Minnern als feministischen Theologen

zukommt.

2 Die Rolle von Méinnern in der Feministischen Theologie

Zunachst konnte man einen Widerspruch orten, wenn Méanner versuchen, Feministische
Theologie zu betreiben. Gehoren nicht gerade Ménner demjenigen Geschlecht an, von
dem sich die Theologie feminisitischer Prigung abzusetzen und zu befreien versucht?
Diese Frage kann man gleichermafen mit ,,ja* und ,,nein‘ beantworten. Mit Sicherheit
kann man jedenfalls feststellen, dass die Debatte der Feministischen Theologie nicht
von Minnern, sondern naturgemidll von Frauen eroffnet wurde. Wie bereits oben
erwihnt, hat sich aber die Diskussion veridndert. Die praktische Auswirkung der Debatte
ist uw.a.,, dass ,[v]ielen jungen Frauen [...] die Konzentration auf ,weibliche’

«4 yorkommt. So wie in den Gender Studies

Perspektiven [...] suspekt und einseitig
bereits versucht wird, die Kategorie ,,Geschlecht” im Hinblick auf Frauen und Ménner

zu thematisieren, so wird auch in der Feministischen Theologie, wie sie sich aktuell

“Ebd., 58.

4 Kalsky, Manuela, Christaphanien. Die Re-Vision der Christologie aus der Sicht von Frauen in
unterschiedlichen Kulturen, Giitersloh 2000.

2 Meyer-Wilmes, Hedwig, Programm Feministischer Theologie(n), in: Gossmann u.a. (Hg.), Worterbuch,
147-150, 149.

® Matthiae, Gisela, Clownin Gott. Eine feministische Dekonstruktion des Gottlichen, Stuttgart u.a. 1999.
* Friebe, Katharina, Perspektivenwechsel?, in: Gossmann u.a. (Hg.), Worterbuch, 151-152, 152.



17

zeigt, versucht, Minner in den Blick zu bekommen. Vor allem die Betonung der
Relationalitédt hat dieses Anliegen befruchtet, weil damit herausgestrichen wurde, dass
es nur in wechselseitiger Beziehung — zwischen ,,Ménnern und Frauen, Frauen und

Frauen, Kindern und Erwachsenen, Mensch und Gott, Mensch und Natur*®

— moglich
ist, konstruktiv, bzw. im Fall der Feministischen Theologie de-konstruktiv, an der
Verinderung von Kultur, Gesellschaft und Religion mitzuwirken. Von daher scheint es
auch nicht verwunderlich — und damit 16st sich der Widerspruch von Ménnern als
Feministischen Theologen auf —, dass Ménner sich aktiv in der und in die Debatte
einmischen, weil es ein Anliegen von Frauen und Minnern gleichermallen sein sollte,
Theologie zu einem Ort der Befreiung werden zu lassen. Auch fiir Médnner konnen neue,
nicht der Tradition entnommene Gottesbilder und Vorstellungen des Géttlichen
befreiend wirken. Vor allem ist das Engagement auch von Mainnern in der
Feministischen Theologie deswegen wiinschenswert, weil nicht ,,Frauen® oder
,Minner* dazu berufen sind, Gottes Gegenwart und ,,gottliche Verhiltnisse* auf der

Erde zu verwirklichen, sondern alle ,,Menschen‘ als Ebenbild Gottes und die Natur als

Spiegel der Gottlichkeit.

45 Meyer-Wilmes, Programm, 149.



18

Teil II: Feministische Christologie — ein Streifzug

1 Allgemeines zur feministischen Rezeption der Christologie

Christologie im Feminismus [...] fordert eine neue Ganzheitlichkeit. Sie will den
Separatismus der Geschlechter iiberwinden und kidmpft gegen einen ,sexistischen’
Umgang mit weiblichen Traditionen. Daher ist ihr zentrales Thema nicht die Person,
sondern die Sache Jesu.*

In diesem Zitat Elmar Klingers ist schon angesprochen, worum es allgemein in der
Perspektive von Frauen und Ménnern geht, die die Anliegen des Feminismus in die
Theologie, genauer in die Christologie, tragen: Es geht um das Reich Gottes und damit

um das ,,Wunder von Heilung und Befreiung“47

. Damit stellen sich sogleich Fragen:
,»Wer oder was soll geheilt werden?“ und ,,Wer oder was soll befreit werden?* Geheilt
werden sollen — aus Sicht Feministischer Theologie — die seelischen und korperlichen
Wunden, die Frauen erleiden miissen, weil Manner sie durch direkten oder indirekten,
bewussten oder unbewussten Rekurs auf die Bibel oder auf Jesus Christus unterdriicken.
Befreit werden soll das Potential von Frauen, die befdhigt und beauftragt sind, die Welt
durch ihr Mensch-Sein und ihr Frau-Sein mit- und umzugestalten. Um diese Ziele zu
erreichen, iiben Frauen und Minner berechtigterweise Kritik an gewissen Sprach- und
Handlungsmustern, die die Unterdriickungsgeschichte von Frauen fortschreiben. Es ist
daher notwendig, das Zentrum des christlichen Glaubens, die Christologie, aus der Sicht
von Frauen in den Blick zu nehmen.
In einem kurzen Uberblick zihlt Elisabeth Moltmann-Wendel auf, welche Versuche,
»den minnlichen Kontext des Christusgeschehens und der Christusdeutung zu
Verlassen“48, bereits unternommen wurden oder werden:
e Der Versuch, tiefenpsychologisch Jesus als den ,,reifen Mann* darzustellen, der
seine Weiblichkeit integriert hat und damit die ,,Androzentrik der antiken

Welt“? iiberwunden hat.

46 Klinger, Elmar, Christologie im Feminismus. Eine Herausforderung der Tradition, Regensburg 2001,
147.

7 Ebd., 149.

48 Moltmann-Wendel, Elisabeth, Frauen sehen Jesus. Ansétze einer feministischen Christologie, in:
Thomassen, Jiirgen (Hg.), Jesus von Nazaret. Neue Zuginge zu Person und Bedeutung, Wiirzburg 1993,
25.

* Ebd.



19

Eine matriarchale Sichtweise, in der Jesus der Gottin entsprungen ist, sowie

“30 1y,

auch die Natur im ,,Schof} der Gottin
Jesus als ,,Gesalbter der Frauen‘® 1, der durch Frauen zu dem wird, der er ist.

Elisabeth Schiissler Fiorenza ist eine Vertreterin, die das Thema ,,Frauen und
Weisheit*>? beleuchtet und herausstreicht, dass mit der weiblichen Tradition der
Weisheit ein ,(faszinierendes Gegenbild gegen die Hoheitstitel und

Bruderideologien‘™

gefunden wurde.

Da ja Feministische Theologie auch als Befreiungstheologie gesehen werden
kann, gibt es eine Variante der feministischen Christologie, die Jesus als
Menschen sieht, der einen Prozess der Befreiung (der Frauen) gestartet hat.
Carter Heywards Ansatz ist u.a. hier einzuordnen, wird aber treffender
kategorisiert als

,Beziehungs-Christologie®: Jesus wird von ihr gedeutet als ,Macht in
Beziehung®, wobei er nur eine Person ist, in der diese inkarniert ist. ,,[H]ier und
jetzt“54 ist jedeR dazu befihigt, gottlich zu handeln.

Im Umfeld von kontextuellen Ansédtzen wird Jesus als in Gemeinschaft mit den
Frauen stehend gesehen. ,,Diese christologische Deutung der Jesusgeschichte
umgeht das Problem des minnlichen Erlosers, indem es die Menschen als

Fortsetzer der Erlosung versteht.«>

Diese verschiedenen Zuginge und Varianten versuchen alle, die Weiblichkeit in die

Christologie zuriickzubringen und mit der Tatsache umzugehen, dass Christus ein Mann

war. Es dréangt sich die folgende Frage auf:

0 Epd.

St Vel. Mulack, Christa, Jesus — der Gesalbte der Frauen. Weiblichkeit als Grundlage christlicher Ethik,
Stuttgart 1987.

32 Vgl. Schiissler Fiorenza, Elisabeth, Jesus — Miriams Kind, Sophias Prophet. Kritische Anfragen
feministischer Christologie, Giitersloh 1997, v.a. Teil 3, Die Macht der Weisheit, 197-280.

53 Moltmann-Wendel, Frauen, 25.

> Heyward, Kleid, 44.

33 Moltmann-Wendel, Frauen, 26.



20

2 Sind Christologie und Feminismus unvereinbar?°

Julie Hopkins zeichnet die Debatte zwischen Daphne Hampson und Rosemary Radford
Ruether nach und hofft

deutlich zu machen, da8 feministische Theologinnen sich je nach ihren intellektuellen,
politischen und konfessionellen Bindungen an sehr verschiedene Christologien halten und daf
jede ,Losung’ des christologischen Problems fiir Frauen ein Abwigen verschiedener
Perspektiven und Anschauungen im Dialog und in experimenteller Praxis sein muf.”’

Das heil3t, dass nicht alle, die die Christologie fiir Frauen fruchtbar machen wollen,
dieselben Voraussetzungen haben und dass daher auch die Intention und das Ergebnis
dieser Arbeit eine je andere sein kann und in vielen Fillen auch sein wird — oder muss,
wie Hopkins meint. Im Wesentlichen lassen sich zwei Positionen unterscheiden, die
Antwort geben auf die Frage der Vereinbarkeit von Christentum bzw. Christologie und
Feminismus:

Daphne Hampson, die sich als ,,post-christliche Theologin versteht, beschreibt in
ihrem Buch ,,Theology and feminism*®, dass es friiher iiblich war — aber heute eher

nicht mehr ist —, dass Minner auch Frauen reprisentierten. K

Deswegen war es
selbstverstiandlich und unproblematisch, dass Christus die Menschheit reprisentierte,
Minner wie Frauen. Die Grundforderung des Feminismus — die Gleichheit von Mann
und Frau — lésst sich auf dieser Basis nicht verwirklichen. Deshalb beschreibt Hampson

das Grundproblem im Hinblick auf die Christologie so:

Natiirlich ist das Problem von Feministinnen mit der Christologie, dass Jesus ein méinnlicher
Mensch war und dass es deswegen als ein Symbol, als der Christus, oder als die zweite Person
der Trinitét, so scheinen wiirde, dass ,Gott’ auf irgend eine Weise ,minnlich’ wird.*

Nicht zuletzt wegen der weitreichenden Folgen eines ménnlichen Erlosers kommt
Hampson zu dem Schluss, dass im Letzten Christus nicht als inklusives Symbol
verstanden werden kann, das auch fiir Frauen erlosend wirkt. Zumindest sagt sie, dass
das Gefiihl vieler Frauen in diese Richtung geht.’' Sie mahnt ein, dass weder Jesu

Verbindung mit dem Gottlichen noch sein Mensch-Sein iiberbetont werden diirfe,

%% Vgl. Hopkins, Julie, Sind Christologie und Feminismus unvereinbar? Zur Debatte zwischen Daphne
Hampson und Rosemary Radford Ruether, in: Strahm, Doris / Strobel, Regula (Hg.), Vom Verlangen
nach Heilwerden. Christologie in feministisch-theologiescher Sicht, Fribourg u.a. 1991, 194-207.
*Ebd., 194.

38 Hampson, Daphne, Theology and feminism, Oxford 1991.

¥ Vagl. ebd., 51.

% Ebd. 50f (Ubersetzung A.F.).

o1 vgl. ebd. 52.



21

jedenfalls aber mit dem Mensch-Sein Jesu seine Minnlichkeit verbunden bleibt und
deswegen alle Probleme, die sich fiir Frauen daraus ergeben.62

Rosemary Radford Ruether hingegen versteht sich als christliche Feministin. Deshalb
sieht sie in ihrem Buch ,,Sexismus und die Rede von Gott“® die Notwendigkeit, die
Christologie auf den Boden der synoptischen Evangelien zu stellen (was iibrigens auch
Hampson tut), um dann festzustellen, dass die Gestalt Jesus ,,bemerkenswert vereinbar

«64

mit dem Feminismus ist“”". ,Die Evangelien arbeiten nicht mit dem Dualismus des

Maskulinen und Femininen.“®

Radford Ruether streicht also in ihrem Ansatz eher
Leben und Botschaft des Jesus von Nazareth heraus als seine Person und kommt so zu
dem Ergebnis, dass Christologie und Feminismus keine Widerspriiche darstellen, weil
in Jesu Botschaft die Hierarchien umgedreht bzw. umgedeutet werden und dadurch
eigentlich die Ungleichbehandlung von Frauen iiberwunden sein sollte.

Wie auch immer man die Frage der Vereinbarkeit von Christentum bzw. Christologie
und Feminismus beantworten mag, diese Debatte zeigt jedenfalls, dass es nicht
unumstritten ist, ob Christologie und Feminismus iiberhaupt zusammen diskutiert
werden konnen und ob es daher so etwas wie eine ,.feministische Christologie*
tiberhaupt geben kann oder darf.

Neben dem bei Carter Heyward wichtig gewordenen Thema der Beziehung haben sich

verschiedene Brennpunkte von Christologie(n) aus der Sicht von Frauen ergeben, die

ich im folgenden exemplarischen Uberblick vorstellen mochte.

3 Brennpunkte von Christologie(n) aus der Sicht von Frauen

Es ldsst sich beobachten, dass es nicht ,,die feministische Christologie* gibt, sondern,
wie in Punkt 1 angedeutet, verschiedene Zugéinge von Frauen und Theologlnnen aus
den verschiedenen Erdteilen mit ihren je unterschiedlichen Lebenserfahrungen,
Konfessionszugehorigkeiten, Interessen und Erfahrungskontexten. Daraus ergeben sich

Brennpunkte, Schwerpunktsetzungen einzelner christologischer ,,Versuche®, wobei ich

%2'Vgl. Hampson, Theology, 59.

63 Radford Ruether, Rosemary, Sexismus und die Rede von Gott. Schritte zu einer anderen Theologie,
Giitersloh 1985.

 Ebd., 167.

% Ebd. 168.



22

mich auf die Bibel, Beziehung und kontextuelle Ansitze beschrinken mochte, auch

deshalb, weil diese Bereiche in Heywards christologischen Ansatz hineinspielen.

3.1  Das Neue Testament — biblische Grundlagen einer feministischen Christologie

,Aus der Frauenperspektive zeigt sich die biblische Uberlieferung im Ganzen neu.“%

Elmar Klinger zeigt auf, dass die Sicht von Frauen fiir die Bewertung, das Versténdnis
und den (Neu-)Entwurf einer Christologie wesentlich ist. Als Grund fiihrt er das
Verhiltnis von Partikularem zu Universalem an: Ersteres macht letzteres transparent.®’
Das soll bedeuten, dass das Gesamte der bzw. einer Christologie nicht unter
Ausblendung der perspektivischen Sicht von Frauen deutlich und sichtbar wird. Damit
wird der besondere Wert des weiblichen Perspektivismus betont. Beispielhaft mochte
ich Befunde einblenden, die auf den besonderen Zusammenhang zwischen Jesus und
den Frauen hinweisen:

¢ FEinige Theologinnen konnen dem Bild Jesu als ,,Kind der Weisheit Gottes*%®
etwas abgewinnen. Fir FElisabeth Schiissler Fiorenza ,steht fest, dal die
Jesusleute, die hinter [der Logien — bzw. Spruchquelle] Q stehen, Jesus als einen
Propheten der Sophia verstanden“®. Wihrend die Rede vom ,Reich® Gottes in
der Schau auf den Feminismus problematisiert wird, weil dem Wort eine
patriarchale, politische, negative Komponente inne wohnte und wohnt”, stellt

sich der Vorteil einer Rede von der ,,Weisheit* wie folgt dar:

Weisheit ist ein personaler Begriff: Sie meint die Beziehung, in der Jesus zu
anderen Menschen steht, in der er ihnen verbunden ist — als Mensch, von denen
er sich aber auch — durch seine Handlungen — unterscheidet; denn er lebt, was er
verkiindet.”"

Weisheit meint also diese Beziehung, die Jesus zu den Menschen und zu Gott

hat; in der Beziehung zu allen Menschen ereignet sich das Heil Gottes. Auf

diesen Aspekt der Beziehung werde ich im Punkt 3.2 eingehen und im

% Klinger, Christologie, 149.

7 Vgl. ebd.

% Ebd.; vgl. Punkt 1.

 Schiissler Fiorenza, Jesus, 213.

" Vgl. Klinger, Christologie, 155-163.
"' Ebd., 156.



23

Besonderen im dritten Teil meiner Arbeit, der Carter Heywards Christologie
der Beziehung thematisiert.

Ein soziologischer Befund des Neuen Testaments lautet, dass Jesus die Frauen
in seiner Sprache und in seinem Verhalten wiirdigte und ernst nahm. Es kann
nachgezeichnet werden, dass Jesus sowohl ménnernahe als auch frauennahe
Symbole verwendete. ,,Fiir das Reich Gottes wihlt er frauennahe Symbole [...].

. . . e . b £72
Der ,Backofen’ wird ihm ebenso zum religidsen Symbol wie die ,Scheune’.

T3 -
¢ 3, 1st

Die Lebenswelt der Frauen, mit denen Jesus ,,wie mit Schwestern umging
ithm vertraut. Mit Christa Mulack ist festzuhalten, dass ,,[d]ie Lehre vom Reich
Gottes als Ende des Patriarchats*’* gesehen werden kann.

In der Betrachtung von biblischen Christusbekenntnissen wird deutlich, dass es
solche Bekenntnisse von Frauen gibt, die aber in ihrer Wirkungsgeschichte bei
weitem nicht so michtig und zentral wurden wie jene von Minnern. Im
konkreten Vergleich zwischen dem Petrusbekenntnis (Mt 16,16: ,,.Du bist der
Messias, der Sohn des lebendigen Gottes!”) und dem Marthabekenntnis (Joh
11,27: ,Ja, Herr, ich glaube, dass du der Messias bist, der Sohn Gottes, der in
die Welt kommen soll.*) zeigt Elisabeth Moltmann-Wendel auf, ,dal} das

«75

Petrusbekenntnis Kirchengeschichte gemacht hat“’”, wihrend sie am Beispiel

des des Marthabekenntnisses festhilt:

Die Christusbekenntnisse der Frauen im Johannesevangelium haben eine eigene
Dimension: Sie sehen iiber den Menschen hinaus die ganze Erde, den Weltkreis.
Sie sind nicht anthropozentrisch, sondern kosmozentrisch, nicht nur auf den
einzelnegéMenschen, sondern auf den Kosmos ausgerichtet. Hier ereignet sich
das Heil.

Dieses Zitat weist schon voraus auf den christologischen Ansatz Carter
Heywards, in dem sie versucht, das exklusive Handeln Gottes in, an und durch
Jesus als singuldren Menschen auszudehnen auf alle Menschen und den
Kosmos, auf die Beziehungen, die Menschen zueinander und zur Schopfung

leben und gestalten.

2 Mayer, Anton, Der zensierte Jesus. Soziologie des Neuen Testamentes, Olten 31983, 235.

3 Ebd.

" Mulack, Christa, Jesus, 196.
75 Moltmann-Wendel, Frauen, 36.

76 Ebd.



24

Diese wenigen biblischen Befunde theologischer und soziologischer Natur sollten dazu
dienen aufzuzeigen, dass das Feld feministisch-theologischer Forschung in diesem
Bereich groBfldachig ist und als ,,Basisforschung® wertvolle Impulse fiir die Arbeit
verschiedener Theologlnnen liefert. Um die Bedeutung der Urkunde unseres Glaubens,
der Bibel, nochmals zu unterstreichen, soll nun eine wihrend der Jahrhunderte in den
Hintergrund geriickte Dimension der Christologie hervorgehoben werden: die

Beziehung.

3.2 Beziehung — die vergessene Dimension der Christologie’’

Inzwischen haben Frauen bemerkt, daf} sie in einer méannlichen Kultur leben, die Person
und Werk eines Menschen ins Zentrum geriickt hat, und da3 dabei eine entscheidende
Dimension menschlichen Lebens fehlt: die Dimension der Beziehung.”

Betrachtet man die Christologie aus der Perspektive der Gotteslehre, in der die Trinitét
als liebendes Beziehungsgeschehen zwischen Gott Vater, Sohn und Heiligem Geist
ausgefaltet ist, wird deutlich, dass Beziehung als einer der wesentlichsten Dimensionen

in der Christologie gelten kann. Um so mehr muss es verwundern, dass die ,,Aktivitdt

«79

[...]1, die Inspiration, die von ihnen [den Frauen] ausgeht“””, in der Entwicklung und

Entstehung dogmatischer Abhandlungen zum Thema Christologie mehr oder weniger
unbeachtet blieben. Die feministische Theologie / Christologie ist bemiiht, die
entscheidende Einflussnahme von Frauen auf Jesu Denken und Wirken aufzuzeigen,

vor allem, weil festgestellt wurde, dass ,,Frauenerfahrungen [...] im Lauf der Zeit

<80

immer stédrker ihre theologische Bedeutung“™ verloren.

Die Unterstreichung der Dimension der Beziehung leistet in der christologischen

Debatte einiges. Sie zeigt uns

einen Menschen, der Menschen braucht, der sich dngstigt, irrt, frustriert ist und nicht
isoliert zu denken ist. Ein an starker und unabhingiger Ménnlichkeit ausgerichtetes
Menschenbild hat uns in der Theologie ein entsprechendes Jesusbild hinterlassen [...]:
Ein Junge weint nicht, und ein Jesus stohnt nicht. Im Frauenkontext begegnet uns [...] ein
Mensch, den wir vorher nicht gesehen haben. Ein Mensch, der uns neu lehrt, was

"' Vgl. Moltmann-Wendel, Elisabeth, Beziehung — die vergessene Dimension der Christologie.
Neutestamentliche Ansatzpunkte feministischer Christologie, in: Strahm, Doris / Strobel, Regula (Hg.),
Vom Verlangen nach Heilwerden. Christologie in feministisch-theologischer Sicht, Fribourg-Luzern
1991, 100-111.

7S Ebd., 100.

" Ebd., 102.

*"Ebd., 107.



25

Inkarnation ist, ndmlich Menschwerdung, nicht Mannwerdung, und von dem her es keine
Kirche geben kann, die nur von ordinierten Minnern gepragt ist. Dieses Menschenbild —

und das ist wichtig — tut sich allerdings nur aus der Perspektive von Frauen auf, aus der

Kategorie ,Bezichung’.«®!

Die Kategorie Beziehung stellt also das Mann-Sein Jesu hinter sein Mensch-Sein und
eroffnet Frauen somit einen geeigneten Zugang zur Person Jesu. Diese Funktion ist
wahrscheinlich nicht hoch genug anzusetzen und macht verstidndlich, warum es
Theologinnen wie Carter Heyward wichtig wurde, diese Kategorie ins Zentrum ihrer
theologischen Weltanschauung zu stellen. Viele andere folgten ihr auf diesem Weg der

,Betonung der Gegenseitigkeit“**

. Was im Bezug auf Relationalitit zum Vorschein
kommt, ist ein Anliegen der feministischen Theologie insgesamt: aufmerksam zu
machen auf die Botschaft Gottes, auf die mogliche und erfahrbare Heilung durch Gott
im Hinschauen auf sich selbst und den anderen / die andere. Elisabeth Moltmann-
Wendel weist darauf hin, dass das Thema Gegenseitigkeit theologisch und politisch

kontrovers ist:

Gegenseitigkeit kann sehr harmlos und liberal klingen. Welche politische und
theologische Brisanz in dieser Vorstellung liegt, zeigen der Elitedenker Friedrich
Nietzsche, der sie fiir eine ,Gemeinschaft’ hielt, weil sie den Willen zur Macht der
Schwachen fordern konnte, und der patriarchale Theologe Karl Barth, der jeden
,Mutug}ismus’ ablehnte, weil sie die Superioritit Gottes liber den Menschen in Frage
stelle.™

Die Rezeption des Themas in dieser Breite kann wohl darauf hinweisen, dass es keine
unbedeutende oder gar zu vernachldssigende Grofle darstellt, sondern wohl auch mehr
ist, als nur ,,Thema*“. Beziehung hat etwas mit Macht zu tun (diese beiden Worte
verwendet Carter Heyward, um Gott zu beschreiben), und wo es um Macht geht, geht
es um viel. Feministische Christologie versucht den Kern des Christentums freizulegen:
Die Beziehung zwischen Gott und Mensch, die auch die zwischenmenschlichen
Beziehungen umfasst. In Beziehung wird wahr, wozu niemand alleine fihig ist: Liebe.
Weiter unten werde ich diesen Grundpfeiler von Heywards Theologie noch einmal
thematisieren.

Im Folgenden soll noch ein weiterer Aspekt feministischer Christologie aufleuchten:

die ,,Konstruktion alternativer christologischer Visionen des Heils fiir Frauen*®*.

81 Moltmann-Wendel, Frauen, 29f.

82 Meyer-Wilmes, Programm, 149.

83 Moltmann-Wendel, Frauen, 31.

% Kalsky, Manuela, Vom Verlangen nach Heil. Eine feministische Christologie oder messianische
Heilsgeschichten?, in: Strahm / Strobel (Hg.), Verlangen, 210.



26

3.3  Kontextuelle christologische Ansitze

Verschiedene Kontinente, eine verschiedene Geschichte, verschiedene Kulturen und
Gesellschaften, verschiedene politische und religiose Systeme und andere
Unterschiedlichkeiten bilden die Kontexte, in denen Menschen leben. Viele
feministischen Theologinnen versuchen durch Einbeziehung der jeweiligen Kontexte,
in denen sie leben oder lebten, Wege zu finden, die ihnen und denen, die sich weniger
wirksam artikulieren konnen, helfen, in Christus, in Gott Heil(ung) zu finden. Wie
traditionell diese ,,Vorgehensweise® ist, belegt die Bibel, belegt das Neue Testament

selbst:

Die Erzdhlungen im Neuen Testament sind keine systematisch-theologischen
Abhandlungen iiber Siinde, Erlosung, Reich Gottes, Kreuz und Auferstehung, sondern es
sind Geschichten, die die Komplexitit der Antworten auf existentielle Fragen bezeugen —
Fragen hinsichtlich des Verhiltnisses zwischen Gott und dem Heil der Menschen in ihrer
jeweiligen personlichen, sozialen, politischen und kulturellen Situation.®

Manuela Kalsky stellt fest, dass die Dogmatisierung des Glaubens ,,die Pluriformitét
der Glaubenszeugnisse im Namen der Einheit des christlichen Glaubens begrenzt**®
hat. Kontextuelle Ansitze der Christologie versuchen, den vielféltigen Erfahrungen von
Frauen gerecht zu werden, in dem sie, wie beispielsweise Rita Nakashima Brock,
versuchen, nicht Jesus als Autoritit zu sehen, ,,sondern die Fahigkeit in uns, Bindungen

einzugehen, die es uns ermoglichen, einen Funken der erlésenden Vision zu sehen*®’.

88 auf, die heilend wirkt. Der

Jesus tritt hier als Teil einer ,,Christa/Gemeinschaft
Aspekt der Erotik ist Brock ebenfalls wichtig, die sie auch in Jesus sieht. Uber diese
Kraft, die in Beziehungen heilsam wirkt, verfiigen alle Menschen.®’

Ein aus Afrika stammender kontextueller feministisch-theologischer Ansatz stammt
von Mercy Amba Oduyoye’. Diese Theologin versucht einen Spagat zwischen
Kontinenten und Kulturen. Sie mochte die vielféltigen Traditionen Afrikas mit dem
Erbe des Christentums verbinden und steht fiir die Moglichkeit, Jesus inmitten der

bunten Religiositit Afrikas einen zentralen Stellenwert zu geben. In ihrem

christologischen Ansatz sind folgende Punkte wichtig:

% Ebd., 208.

% Ebd., 209.

% Ebd., 217.

8 Der Ausdruck stammt von Rita Nakashima Brock, zit. nach: ebd.

¥ Val. ebd.

% Ich halte mich an die Darstellung in: Kalsky, Christaphanien, 195-221.



27

[[Jhre Priferenz einer biblisch fundierten Christologie; die Abkehr von einer abstrakt
formulierten, christologischen Lehre, wie sie sie im Dogma von Nicda und Chalcedon zu
finden meint; ihr Glaubensbekenntnis zu Jesus als dem Retter und Heiler, der durch seine
Leben spendende und Leben rettende Funktion im Dienst der Gemeinschaft steht und von
afrikanischen christlichen Frauen als der Christus, der Gesalbte Gottes, anerkannt wird.”!

Oduyoye bescheinigt den dogmatischen Formulierungen {iiber Jesus Christus im
Kontext der afrikanischen Kultur und Lebensrealitit keine unmittelbare Aussagekraft.
Die christologischen Spekulationen sind ihrer Meinung nach fiir die Menschen Afrikas
nicht so bedeutsam wie die Funktion des Christus als Retter und Heiler Afrikas. Die
Vorstellung des Christus als Sohn Gottes aber ,,ermogliche es allen Menschen — auch
Frauen — aufgrund ihrer Imago Dei ihre Christus-Ahnlichkeit einzufordern*®*.

Zusammenfassend kann festgehalten werden, dass kontextuelle christologische Ansitze
in manchen Bereichen gegeniiber einer konventionellen Dogmatik sehr kritisch sind.
Sie stellen fiir Frauen, die unter Mdnnerdominanz, Sexismus, Rassismus, Ausbeutung
oder Unterdriickung leiden, Wege dar, die es ihnen ermdoglichen, mit und im Blick auf
Jesus ihr Leben in die Hand zu nehmen, um eine Verbesserung ihrer Situation
einzuleiten oder zu bewirken. Vor allem in dieser Funktion sind diese Ansétze ernst zu

nehmen und sind eine Bereicherung der Christologie, die von Minnern geprigt und

entworfen wurde.

Ich habe versucht, wichtige Brennpunkte der Christologie aus der Sicht von Frauen
nachzuzeichnen und méchte nun noch — sowohl erginzend als auch zusammenfassend
— darauf hinweisen, in welchen Punkten die Fédden feministischer Christologie

zusammenlaufen.

4 Gemeinsamkeiten feministischer Re-Visionen der Christologie’

Wie gezeigt werden konnte, gibt es nicht ,,die* feministische Christologie. Kreativitit
im Entwurf christologischer Modelle darf man Feministischer Theologie sicher nicht
absprechen. Doris Strahm gelang es in ihrem Worterbuchartikel ,,Feministische

Christologien die Gemeinsamkeiten dieser verschiedenen Annédherungen trotz

! Kalsky, Christaphanien, 209.

2 Ebd., 211.

93 Vgl. Strahm, Doris, Art. Jesus Christus. Feministische Christologien, in: Gossmann u.a. (Hg.),
Worterbuch, 306-313.



28

,.kontextueller Unterschiede und kultureller Vielfalt“**  in einigen Punkten

zusammenzufassen:

Soteriologische Christologien: In kyriarchalen Strukturen erfuhren und erfahren
Frauen Unterdriickung und Unheil. Daher betonen feministische Christologien
in Bezug auf die Person Jesu ,,die Frage nach einem erlosten, gerechten und
guten Leben fiir alle, auch fiir Frauen®’. In Mitteleuropa wird diese Frage
anders beantwortet werden als in den drmsten Regionen dieser Welt.
Christologien von unten: Die Entscheidung zwischen oben (Jesus, der Sohn
Gottes, der Erhohte) und unten (Jesus, in seiner Lebenspraxis die Botschaft
Gottes verwirklichte) fillt in feministischen Christologien klar zugunsten des
Bezuges zur Lebenspraxis Jesu und seiner Botschaft aus. Frauen sehen sich in
die Nachfolge Jesu, die Heil bringt, hineingenommen.

Jesus als Befreier der Frauen: Was und wie Jesus in seiner Zeit lebte, wird als
,heu oder einzigartig innerhalb des damaligen jiidischen Kontextes“”° beurteilt.
Jesus legt mit seiner nicht-partriarchalen Haltung Zeugnis fiir die umfassende
Liebe Gottes ab, die nicht Minner iiber Frauen oder Frauen iiber Ménner stellt,
sondern die die hierarchischen Prinzipien durchkreuzt durch gelebte
menschliche Gegenseitigkeit und Bezogenheit. Es ist zu betonen, dass Jesus
selbst Jude war und sich mit seiner Haltung nicht gegen das patriarchale
Judentum stellte, sondern gegen menschliche Hierarchien an sich.

Keine Siihnopferchristologie: ,,[Dlie soteriologische Lehre vom Opfer- und
Siihnetod Jesu am Kreuz zur Erlsung von der Siinde*”’ hat fiir feministische
Theologinnen weithin nicht nur wenig bis keine Bedeutung, sondern wird im
Kontext von Frauenbefreiung auch als nicht hilfreich angesehen. Diese Lehre
wirke nicht befreiend fiir Frauen sondern verfestige die Rolle von Frauen als
Opfer in patriarchalen Zusammenhingen.

Relationale Sicht von Gott und Mensch: Die Bedeutung von Beziehung in
feministisch-christologischen Zusammenhédngen habe ich bereits oben deutlich

gemacht. Carter Heyward setzt in ihrem Verstindnis des Verhiltnisses

% Ebd., 308.

% Ebd.

% Ebd., 309.

7 Ebd.



29

zwischen Mensch und Gott wie viele andere Theologlnnen nicht einen
Dualismus an, der sich in Jesus verbunden hat, sondern einen schopferischen
Prozess des mit-erlosenden und befreienden gottlichen Handelns, das die
Gesamtheit der Verbundenheit Gottes mit den Menschen, mit der Schopfung
und der Menschen untereinander umschlieft.

Incarnatio continua: Was im vorherigen Punkt schon angeklungen ist, wird hier
noch einmal im Besonderen deutlich: Gott hat sich — im Verstindnis
feministischer Theologlnnen — nicht exklusiv in Jesus inkarniert, sondern diese
Liebesgeschichte Gottes mit Jesus setzt sich in jedem und jeder fort
(Kontinuitdt), der/die in der Nachfolge Jesu das Liebeswerk Gottes in
Beziehung zu den Menschen und zur Natur fortschreibt. Bei Heyward wird
dieser Aspekt im Ausdruck ,,to god“98 — ,,gottlich handeln* verdichtet.
Beziehungschristologien: Im Mittelpunkt steht hier nicht der heroische Jesus,
der alleine vermag, Heilung zu schenken, sondern eine Beschreibung von
Beziehung als die befreiende und heilende Kategorie an sich, die exemplarisch
an der Lebenspraxis Jesu abgelesen werden kann. Er lieB Menschen spiiren,
dass Gott Ungerechtigkeiten und Verletzungen durch seine wohlwollende
Zuwendung heilen kann. In Jesu Hinwendung zu den Menschen, auch zu den
Frauen, kann erkannt werden, dass Gott liebende Beziehung ist.

Der Korper von Frauen als Ort des Heils: Wurde das Weibliche lange Zeit als
das Siindige abgewertet, ist es feministischen Theologlnnen ein Anliegen, den
weiblichen Korper als Ort der Gegenwart Gottes zu sehen und auch von einer
Inkarnation Gottes im weiblichen Korper zu sprechen, um Frauen auch in ihrer
Korperlichkeit ernst zu nehmen. ,,[D]ie Bejahung des weiblichen Korpers als
gute Schopfung Gottes und die Wiederherstellung seiner Integritdat wird als
integraler Teil der Reich-Gottes-Vision Jesu neu entdeckt.«”

Eine nicht-androzentrische Christologie: ,,Die Ontologisierung des Geschlechts
Jesu als essentielles Merkmal des ,Christus-Seins’ wird von feministischen
Theologinnen der Ersten und Dritten Welt als sexistisch abgelehnt.“'® Es wird

also betont, dass es nicht blasphemisch ist, sich Jesus als Frau vorzustellen, als

%8 Heyward, Kleid, 97.
% Strahm, Christologien, 310.

100 Bpd.



30

,,Christa®, die als weibliche Figur am Kreuz das vielféltige Leiden von Frauen
symbolisch verkorpert. Theologinnen weisen darauf hin, dass das Mann-Sein
Jesu weder zwingend war noch absolut zu setzen ist, dass beispielsweise die
Nicht-Zulassung von Frauen zur Weihe in der katholischen Kirche vor diesem

Hintergrund nicht gerechtfertig ist.

Feministische Christologien versuchen also, ausgehend von Jesu Lebenspraxis, Gottes
Wirken in der Welt so zu verstehen und zu deuten, dass es fiir Frauen heilend und
befreiend wirkt und ermoglicht, in gerechten Beziehungen das Miteinander von Frauen
und Minnern als Teil der Schopfung zu gestalten.

Welche Aspekte feministischer Christologien bei Carter Heyward betont werden, habe
ich bereits angedeutet. In Teil III soll nun das Augenmerk vor allem auf die Theologie
und Christologie dieser anglikanischen Theologie-Professorin und Priesterin gelegt

werden, die durch ihre Vision der ,,Macht der Liebe und der Gerechtigkeit
Frauen ermutigt hat und durch ihren beziehungs-christologischen Ansatz zahlreiche

Theologlnnen inspiriert hat, die Botschaft Jesu neu zu verstehen.

"' Vel. Heyward, Carter, Jesus neu entwerfen. Die Macht der Liebe und der Gerechtigkeit, Luzern 2006.



31

Teil III: Carter Heywards Christologie der Beziehung

A Carter Heyward: Leben und Werk'"

(Isabel) Carter Heyward wurde am 22. August 1945 in North Carolina, USA, geboren
und wuchs dort mit einem Bruder und einer Schwester auf. In Lynchburg, Virginia,
besuchte sie das Randolph-Macon Woman’s College mit dem Hauptfach Theologie.
1967 immatrikulierte sie sich am Union Theological Seminary in New York City, einer
liberalen protestantischen Universitidt, deren Aushédngeschilder im 20. Jahrhundert
Reinhold Niebuhr (+1971) und Paul Tillich (+1965) waren. Diese Universitidt pragte
,den Glauben und das Engagement vieler tausender christlicher Frauen und Minner
[...], deren Wirken als Geistliche im Kampf fiir soziale Gerechtigkeit verwurzelt ist!®.
Im Frithjahr 1971 erlebte Carter Heyward ihre ,,Wiedergeburt in der Kraft des
Heiligen Geistes, eine spirituelle Wandlung, ausgelost durch die Frauenbewegung.
Heyward sagte riickblickend: Der ,,Kampf fiir die Befreiung der Frauen brachte mich

zum Kern des christlichen Glaubens“'®. Ganz bewusst spricht Heyward in ihren

christologischen Biichern als Feministin und Christin:

Deshalb spreche ich als Feministin, denn ich bin Teil jener Bewegung unter Frauen und
Minnern, die dafiir kdmpft, dal unsere Menschenrechte in einer gerechten und
moralischen Welt fiir alle verwirklicht werden. Ich spreche als Christin, als Frau, die
innerhalb einer Tradition von Menschen arbeitet, die im Leben und Lehren des Jesus von
Nazareth einen positiven Sinn gefunden haben. Ich stelle mich ganz bewuft in diese
Tradition.'®

Heyward bekennt sich auch zu ihrer Homosexualitit. Die eigene Begriindung ihrer
sexuellen Haltung ist dahingehend, dass sie ,,Ermutigung und Kraft am meisten in der
Gemeinschaft von Frauen gefunden*'® hat. Heterosexualitiit ist fiir sie nicht der Weg,

der sie kreativ und partizipativ sein lésst.

192 Zur Biographie: Heyward, Kleid, 15-19; 109; Kalsky, Christaphanien, 160-163;
http://de.wikipedia.org/wiki/Isabel_Carter_Heyward (Stand: 2.5.2009);
http://en.wikipedia.org/wiki/Carter_Heyward (Stand: 2.5.2009);
http://www.columbia.edu/cu/lweb/img/assets/6396/Heyward_CFA51305PDF2.pdf (Stand: 2.5.2009).
103 Heyward, Kleid, 16.

"% Ebd.

"% Ebd., 17.

1% Ebd.



32

Am 29. Juli 1974 lieB sie sich gemeinsam mit zehn anderen Frauen zur Priesterin der

107
h

Episcopal Churc weihen. Dieser ,,Vorgang* wurde in einer dringenden Sitzung der

Bischofe zunéchst fiir ungiiltig erklért, ebnete aber den Weg dafiir, dass die Weihe zwei
Jahre spiter, 1976, anerkannt wurde und damit das Priestertum der Frauen durch diese
Kirchengemeinschaft.

Inwieweit Theologie und Biographie bei Carter Heyward verkniipft sind, kann,

Manuela Kalsky zitierend, so festgehalten werden:

Auffallend an Heywards Versuch, Gott als Macht-in-Beziehung zu denken, ist der
existentiell-(auto)biographische ~ Charakter ~ ihrer  theologischen  Uberlegungen.
Schonungslos konfrontiert sie die LeserIn mit ihrer personlichen Geschichte: mit ihrem
Kampf um die Ordination zum Priester, einem Wunsch, den sie bereits als Kind gehegt
hatte, mit ihrem ,coming out’ als Lesbe Ende der 70er Jahre, ihren Reisen nach
Nicaragua, mit ihrer Therapie, ihren seelischen und korperlichen Zusammenbriichen,
ihrem Alkohol- und Bulimieproblem. Heywards existentielle Erfahrungen [...] liegen in
all ihrer Verletzlichkeit offen und bloB [...]. Heyward hat damit die Einsicht der
Frauenbewegung, dass das Personliche politisch ist, radikal auf ihr Theologieverstindnis
angewendet.'®

Von 1975 bis 2006 lehrte sie Systematische Theologie an der Episcopal Divinity
School in Cambridge, Massachusetts in den USA. Heyward’s Themen als Priesterin
und Theologin waren stets kontroversielle: ,,Religion, Familienwerte, Sucht und
Rehabilitation und die Qualitit von Beziehungen, die wir untereinander aufbauen. '

Ihre Forschungsschwerpunkte als Professorin waren Anglikanische Theologie des 19.

110
Im

Jahrhunderts, Feministische Befreiungstheologie und Theologie der Sexualitit.
Rahmen der Feministischen Befreiungstheologie legte sie in zwei Biichern (,,Und sie
rithrte sein Kleid an. Eine feministische Theologie der Beziehung.“ und ,,JJesus neu
entwerfen. Die Macht der Liebe und der Gerechtigkeit.) eine ,,christo-poetische

Reinterpretation der Christologie*'"!

vor. Es darf wohl auf die Frage der Systematik
und Kongruenz der von Heyward vorgelegten Reinterpretation der Christologie
Manuela Kalskys Feststellung einiges Gewicht beigemessen werden: ,,Heywards

kreatives und assoziatives Denken erfolgt oftmals auf Kosten einer sorgfiltigen

197 Die Episcopal Church in den Vereinigten Staaten ist Teil der Anglikanischen Kirchengemeinschaft
und vornehmlich dort vertreten.

1% Kalsky, Christaphanien, 160f.

1% http://www.columbia.edu/cu/lweb/img/assets/6396/Heyward_CFA51305PDF2.pdf (Stand: 2.5.2009,
Ubersetzung: A.F.), 2.

"9vgl. ebd., 3.

" Kalsky, Christaphanien, 162.



33

systematischen Anwendung von Begriffen und theologischen Gedankengingen, was
nicht selten zu in sich widerspriichlichen Aussagen fiihrt. 2

Mit diesem Hintergrundwissen ausgestattet, soll nun zunichst eine Begutachtung der
theologischen Wurzeln der Theologie Heywards (Teil B) stattfinden, um anschlieend
auf die konkrete Ausformung ihrer ,Reinterpretation der Christologie* (Teil C) zu

fokussieren.

12 Bhd.



34

B Entscheidende Wurzeln der Theologie Carter Heywards

1 Martin Buber

Dorothee Solle streicht in der Einleitung zu Carter Heywards christologischem
Neuentwurf' heraus, dass diese in ihrer Beziehung zum Judentum ,.die tiefste Treue

«l14

zur Tradition ausdriickt. Konkret meint Solle damit den Einfluss des Denkers

Martin Buber'"” auf die Theologie Heywards. Martin Bubers Hauptwerk, in dem er das

Thema ,,Beziehung* entfaltet, ist das Werk ,,Ich und Du!'®

. Es soll im Folgenden nicht
darum gehen, Martin Bubers Weltanschauung zu verstehen oder im direkten Vergleich
alle Gemeinsamkeiten zwischen Buber und Heyward darzustellen. Vielmehr sollen
durch eine Skizzierung des (philosophischen) Zuganges Bubers und der
Begrifflichkeiten, die er entwickelt, die Ahnlichkeiten und die geistige Mit-Vaterschaft

zu Heywards Theologie, die die Beziehung in die Mitte stellt, sichtbar werden."”

Wer Du spricht, hat kein Etwas zum Gegenstand. Denn wo Etwas ist, ist anderes Etwas,
jedes Es grenzt an andere Es, Es ist nur dadurch, dal es an andere grenzt. Wo aber Du
gesprochen wird, ist kein Etwas. Du grenzt nicht. Wer Du spricht, hat kein Etwas, hat
nichts. Aber er steht in der Beziehung.'®

Buber kennt in ,,Ich und Du* zwei ,,Grundworte“: Das Grundwort Ich-Du und das
Grundwort Ich-Es. Dieses ,,dialogische Prinzip bezeichnet eine ,Haltung’, mit der der
Einzelne der Wirklichkeit gegeniibertritt, eine Haltung, die keiner geordneten
Begriffsstruktur entspricht“''*. Was aber soll die Unterscheidung zwischen Ich-Du und
Ich-Es bedeuten? Gerhard Wehr beschreibt die Unterschiedlichkeit der zwei
verschiedenen Haltungen des Ich gegeniiber einem Du und gegeniiber einem Es so:
,»Wo das Gegeniiber als ein blofles Es, als eine Sache von einer Zuschauerhaltung aus

objektartig in Augenschein genommen wird, da ist Beziehung echt personhafter

'3 Einleitung: Heyward, Kleid, 7-13.

" Ebd., 11.

"5 Martin Buber lebte von 1878 bis 1965 und war ein dsterreichisch-israelischer Religionsphilosoph.
16 Buber, Martin, Ich und Du, Ko6ln 1923; die Seitenangaben und Zitate beziehen sich auf den
Nachdruck: Schneider, Lambert / Bachem, Peter (Hg.), Martin Buber. Ich und Du, Heidelberg 1966.
"7 1¢ch halte mich im Folgenden v.a. an: Werner, Hans-Joachim, Martin Buber, Frankfurt — New York
1994, 20-126.

"8 Buber, Ich, 10f.

1o Werner, Buber, 20.



35

. (120
Hinwendung ausgeschlossen.’

Hier ist das Wesentliche ausgesprochen: Ich-Es
bedeutet, dass das Gegeniiber als Objekt wahrgenommen wird, dass ich selbst Subjekt
und nicht Person bin. Ich-Du meint die ,,personhafte Hinwendung*, in der ich mehr als
blo3 Subjekt bin gegeniiber einem Objekt, nimlich Person in echter beziehungshafter
Hinwendung zu meinem Gegeniiber.

Hier tut sich die wohl grofte Ahnlichkeit zwischen Buber und Heyward auf: in der
Betonung von Beziehung (Ich-Du). Ich-Du meint die unmittelbare Beziehung, die in
der Gegenwart stattfindet. Diese Beziehung ist Begegnung. ,,Alles wirkliche Leben ist

Begegnung.“121

Ich-Es hingegen steht dem Ich-Du gegeniiber und kontrastiert es. Es
sind zwei verschiedene Ebenen gemeint, die vollig verschieden sind. Ich-Es beschreibt
das Verhiltnis zu den Gegenstinden: ,,[D]ie eigentliche Grenze, freilich eine
schwebende, schwingende, fiihrt [...] zwischen Gegenwart und Gegenstand.“'** Damit
darf aber félschlicherweise mit ,,Gegenstand nicht das verstanden werden, was wir
umgangssprachlich darunter verstehen. Mit ,,Gegenstand*“ oder mit der Relation ,,Ich-
Es*“ ist alles gemeint, was nicht eine gegenwirtige Beziehung mit einem ,,Du* bedeutet.
Ein ,,Du* kann ein Mensch sein, aber auch ein Baum oder eine ,,geistige Wesenheit“123,
namentlich Gott.

,Die Ich-Es-Relation ist [...] durch den Vorrang der Erfahrung geprigt. In ihr
dominiert die Tendenz des Einordnens von Neuem in schon Gewultes, die Haltung des
Ausnutzens und Gebrauchens.“'** Es zeigt sich also, dass Ich-Es nichts Unmittelbares
beinhaltet, sondern eine unendlich groBere Distanz als Ich-Du. Beziehung entfaltet sich
nach Buber nur im Ich-Du, Liebe nur ,zwischen Ich und Du“'?’, Welch grof3es
Einfiihlungsvermogen der Jude Martin Buber in die Welt des Christentums hatte und
welch groBler Zusammenhang im Denken Bubers und Heywards in Bezug auf die

Person Jesu und dessen Beispiel der Liebe, hinsichtlich der Verantwortung des

Einzelnen fiir den anderen besteht, soll dieses Zitat belegen:

Liebe ist ein welthaftes Wirken. Wer in ihr steht, in ihr schaut, dem 16sen sich Menschen
aus ihrer Verflochtenheit ins Getriebe; Gute und Bose, Kluge und Torichte, Schone und
HéBliche, einer um den andern wird ihm wirklich und zum Du, das ist, losgemacht,
herausgetreten, einzig und gegeniiber wesend; AusschlieBlichkeit ersteht wunderbar Mal

120 Wehr, Gerhard, Martin Buber. Leben — Werk — Wirkung, Ziirich 1991, 159.
121 Buber, Ich, 18.

122 Ebd., 19.

'Z Ebd., 12.

124 Werner, Buber, 30.

12 Buber, Ich, 22.



36

um Mal — und so kann er wirken, kann helfen, heilen, erziehen, erheben, erlosen. Liebe
ist Verantwortung eines Ich fiir ein Du: hierin besteht, die in keinerlei Gefiihl bestehen
kann, die Gleichheit aller Liebenden, vom kleinsten bis zum grofiten und von dem selig
Geborgenen, dem sein Leben in dem eines geliebten Menschen beschlossen ist, zu dem
lebenslang ans Kreuz der Welt Geschlagenen, der das Ungeheure vermag und wagt: die
Menschen zu lieben.'*

Hier klingen mindestens zwei Dinge an, die Carter Heyward sehr detailliert aufgreift:
Thr Verstindnis von echter Liebe, das nicht filschlicherweise im Gefiihl besteht,
sondern in der Verantwortung fiir den anderen und die herausragende Bedeutung und
das besondere Vorbild Jesu. AuBBerdem spiegelt die offenen Haltung Bubers gegeniiber
dem Christentum auch die 6kumenische Offenheit Heywards wider, die feministische
Theologlnnen grundsitzlich auszeichnet. Heywards Beziehungs-Theologie profitiert
eindeutig von den Anschauungen Bubers.

Oben wurde bereits darauf hingewiesen, dass bei Buber Beziehung in dreierlei Hinsicht
beschrieben wird. ,,Drei sind die Sphiren, in denen sich die Welt der Beziehung
errichtet.“'?” Gemeint sind »das Leben mit der Natur* (Natursphire), ,,das Leben mit
den Menschen* (Menschensphire) und ,,das Leben mit den geistigen Wesenheiten*

128 Dies bedarf einer Erlduterung:

(geistige Sphire)
Die Ich-Du Beziehung, die eigentliche und innige Beziehung, beschrinkt sich bei
Buber nicht auf das, was sich zwischen Menschen ereignet, sondern wird auf Tiere und
Pflanzen ausgeweitet. Wiederum ist zu beachten, dass das Verhiltnis Mensch-Tier oder
Mensch-Pflanze auch das eines Ich-Es sein kann, sowie auch das Verhiltnis zwischen
Menschen untereinander ein Ich-Es sein kann, wenn die Begegnung keine
verantwortete und innige ist. Aber die Verbindung Mensch-Natur kann auch ein Ich-Du
Verhiltnis sein, ebenso wie die Verbindung Mensch-Mensch ein Ich-Du Verhiltnis sein

kann, wenn ich den anderen in seiner Ganzheit meine (so wie Gott ihn meint, konnte

man hinzufiigen). Die drei Sphiren beschreibt Buber so:

Die erste: das Leben mit der Natur. Da ist die Beziehung im Dunkel schwingend und
untersprachlich. Die Kreaturen regen sich und gegeniiber, aber sie vermodgen nicht zu uns
zu kommen, und unser Du-Sagen zu ihnen haftet an der Schwelle zur Sprache.

Die zweite: das Leben mit den Menschen. Da ist die Beziehung offenbar und
sprachgestaltig. Wir konnen das Du geben und empfangen.

126 BEbd., 22f.
127 Buber, Ich, 12.
128 Alle drei: Ebd.



37

Die dritte: das Leben mit den geistigen Wesenheiten. Da ist die Beziehung in Wolke
gehiillt, aber sich offenbarend, sprachlos, aber sprachzeugend. Wir vernehmen kein Du
und fiihlen uns doch angerufen.'®

Beziehung ist bei Buber also das, was den gesamten menschlichen , . Kosmos*
beschreibt, all das, womit Menschen konfrontiert sind: andere Menschen, die Natur und
Gott.

Es konnte also gezeigt werden, wie Buber Beziehung definiert. Auch bei Heyward
spielen alle drei Komponenten von Beziehung eine Rolle, die Betonung liegt aber
sicher auf der ,,Menschensphére* und der ,,geistigen Sphére*. Martin Buber und Carter
Heyward dhneln sich auch in der Hinsicht, dass ihre philosophischen und theologischen
Weltanschauungen mystische Ziige tragen. Die geistige Mit-,,Vaterschaft* des
Osterreichisch-israelischen jiidischen Religionsphilosophen an der Theologie der
amerikanischen feministischen Dogmatikerin und Priesterin ist, wie in einigen
Parallelen aufgezeigt werden konnte, uniibersehbar.

Von einer anderen Seite, von der ,,Riickseite konnte man sagen, ndhert sich Carter
Heyward dem Thema Beziehung in Bezugnahme auf Elie Wiesel'”, der einer der

bekanntesten Uberlebenden des Holocaust ist.

2 Elie Wiesel

In zwei Kapiteln ihres christologischen Frithwerkes (,,Und sie riihrte sein Kleid an*)
widmet Carter Heyward sich Elie Wiesels Erfahrung einer ,,Welt ohne Beziehung*'*'.
Gemeint ist die Erfahrung von A-7713 (Wiesels Gefangenennummer in Auschwitz), der
im Konzentrationslager erlebte, wie eine Welt ohne Beziehung aussieht.

Der Holocaust wird als die Negation — Ausloschung, totale Zerstorung — der Beziehung
erfahren. In dem MaB, wie fiir Wiesel Beziehung das ist, was radikal gut ist, ist der
Holocaust die Erfahrung des radikal Bosen: die Vernichtung der Bedeutung und des
Wertes menschlicher Erfahrung; die Nichtigerkldrung der menschlichen Existenz; das,
was vollig ohne Beziehung ist.'*

Die Nazis arbeiteten systematisch daran, die Juden daran zu hindern, sich als Menschen

zu fiihlen. In unzihligen Aktionen wurden die Beziehungen zwischen Ariern und Juden

129
Ebd.

130 Elie Wiesel wurde 1928 geboren, iiberlebte den Holocaust und ist amerikanischer Schriftsteller.

B! Heyward, Kleid, 131.

2 Heyward, Kleid, 138.



38

zu unterbinden versucht, und vielfach gelang dies. In den Konzentrationslagern wurde
auch versucht, die Verbindungen jiidischer Gefangener untereinander zu verhindern,
mehr oder weniger erfolgreich durch den Einsatz von Funktionshiftlingen, den
sogenannten Kapos, die aus den jiidischen Gefangenen rekrutiert wurden. Als Wiesel
auch seinen Vater im KZ verliert, wird er ,,in das ideale Opfer der Gewaltherrschaft

«I3 Wie waren die

verwandelt: in eine Kreatur, die unfdhig zur Beziehung ist
Grausamkeiten des Mordens und Schindens in den Konzentrationslagern moglich,
muss man fragen. Carter Heyward meint, dass ,[d]iese Grausamkeit und dieses
Unrecht [...] aus einer willentlichen Ablehnung der Macht in Beziehung, aus einer
Negierung der Beziehung an sich“'** resultierte. Eine Mitschuld am Holocaust gibt sie
einer Theologie, ,,in der eine dominierende Gottheit menschliche Beziehung und
Entscheidung unterdriickt und negiert“'*>. Solch ein theologischer Hintergrund hitte die
Strukturen, wie sie politisch umgesetzt wurden, mitermoglicht. Dies ist einer der
wesentlichsten Griinde, die Heywards Einsicht stiitzen, Gott ist ,,Macht in Beziehung*.

Elie Wiesel beginnt, bezugnehmend auf seine Geschichte als A-7713, Fragen zu stellen.
Judischerseits wie auch christlicherseits wird die Frage nach der Moglichkeit des Bosen
bei gleichzeitiger Allmacht Gottes im philosophischen Rahmen der Theodizee
(Rechtfertigung) behandelt. Wiesel versucht diesem Schema bewusst auszuweichen, er
,,macht keinen Versuch, Gott zu rechtfertigen“13 ® Gott bleibt ihm eine Frage. ,,Wiesel
ist zu der Uberzeugung gelangt, daB sogar das Fragen und Zweifeln eine Bestiitigung
der Existenz, wenn nicht sogar der Gerechtigkeit Gottes bedeutet.“'*’ In seiner
Vorgangsweise, Gott als offene Frage zu entwerfen, ist Wiesel nicht alleine.'*® Seine
Methode wird umso mehr verstindlich, wenn man bedenkt, dass es vor dem
Hintergrund der kaum beschreiblichen und vielleicht auch unvergleichlichen Gréuel,
die er erlebt hat, keine absoluten Antworten geben kann. Gott ist in Anbetracht von
brennenden, erschossenen Kindern und von Millionen ermordeten Menschen, die als

,Ungeziefer* galten, nicht zu rechtfertigen. Aber man kann hoffen, dass ,,das Fragen

"> Ebd., 140.

"**Ebd., 147.

"> Ebd.

%% Ebd., 150.

"7 Ebd., 156.

¥ Val. 2.B. Houtepen, Anton W.J., Gott — eine offene Frage. Gott denken in einer Zeit der
Gottvergessenheit, Giitersloh 1999.



39

nach Gott uns die Augen fiir Gott selbst 6ffnet, den Ewigen, den Allerhtchsten, als
Frage an uns*'>.
Was bei Carter Heyward stirker als bei Elie Wiesel in den Blick kommt, ist der Fokus

auf unsere eigene menschliche Verantwortung:

Theologische Spekulationen — wie etwa die Theodizee, der philosophische Versuch, Gott
zu rechtfertigen — lenkt uns auf gefdhrliche Weise von der unmittelbaren moralischen
Aufgabe ab, die Menschheit zu ihren eigenen Bedingungen ernst zu nehmen, damit in der
Welt Gerechtigkeit hergestellt wird. Gott mag iiberall derselbe sein oder nicht. Die
zwin%%ndste Frage fiir uns ist, was wir, die Menschen, tun und sein wollen, wo wir auch
sind.

Heyward betrachtet neben Wiesels Fragen an Gott seine Analyse des Bosen und seiner
,,Ethik der Beziehung“141. Den ,,Charakter des Bosen [legt er] als eine psychosoziale
Struktur des Nicht-Vorhandenseins von Beziehung offen*'**. Gleichzeitig betont sie die
Bedeutung von Macht: ,,Ideale Opfer sind Frauen und Minner, die sich ohnméchtig
fiihlen, in Beziehung zu irgend jemandem auch nur irgend etwas bewirken zu
konnen.“'* Jesus war sich bewusst, etwas bewirken zu konnen, und seine Macht wirkt
bis heute. In Jesu Nachfolge sind wir wohl aufgerufen, von unserer ,Macht in
Beziehung“ Gebrauch zu machen. Heyward betont die Mitverantwortung von uns
Menschen an der Erlésung vom Bosen und an der Verwirklichung von Liebe: ,,Wenn
Gott allméchtig ist, ist er es in und durch die Macht menschlicher Liebe.«!*

Waren es bei Martin Buber die Betrachtungen iiber Beziehung an sich, die Heyward
inspirierten, so war es bei Elie Wiesel das Beispiel der Abwesenheit von Beziehung.
Neben den grundlegenden Einfliissen Martin Bubers und Elie Wiesels gibt es noch
andere christologische Positionen, die Carter Heyward in ihre Betrachtungen mit

einbezieht.

3 Andere christologische Einfliisse

Die Positionen, die Carter Heyward in einer Zusammenfassung reflektiert, sind jene

von Dietrich Bonhoeffer, Jiirgen Moltmann, Jon Sobrino und Dorothee Solle, wobei zu

139 Houtepen, Gott, 9.
0 Heyward, Kleid, 159.
41 Ebd., 160.

142 Ebd.

43 Ebd., 161.

1% Vgl. ebd., 164.



40

erwihnen ist, dass Dietrich Bonhoeffers theologische Uberlegungen als Grundlage fiir
die Christologien der anderen drei TheologInnen gelten konnen.'*?

,Bonhoeffer sagt, da wir in einer Welt leben, in der wir nicht nur ohne Gott
zurechtkommen miissen, sondern iiberdies froh sein sollten, da3 dies so ist.“1*® Man
konnte diese Aussage missverstehen: Wir Menschen sollten froh sein, keinen Gott zu
,haben®. Das ist nicht gemeint. Was Heyward herausarbeiten will, mit Riickgriff auf
Bonhoeffer, ist die ,,Ml’indigkeit“147 der Welt, die Verantwortung, die wir als Menschen
auf dieser Welt fiir diese und untereinander haben. Was beide stark verbindet, ist die
zentrale Bedeutung von Jesus Christus und seine Erfahrbarkeit allein in Beziehung zu

einem Gegeniiber. Hans-Jiirgen Abromeit schreibt in einer Analyse von Bonhoeffers

erfahrungsbezogener Christologie:

Vielmehr haben wir in der Person Christi den einzigen Fixpunkt, den wir im Prozef3 des
Lebens haben konnen. Aber wir ,haben’ Christus nur so, wie man Personen haben kann —
in der personalen Beziehung, nie als Besitz und durch Definitionen beschreibbar, aber in
Begegnung immer wieder aufs Neue als originales Gegeniiber erfahrbar.'*

Uberhaupt muss gesagt werden, dass fiir beide der Angelpunkt zwischen der Welt
Gottes und der Welt der Menschen Jesus Christus ist. ,,Nur von der Person Christi aus
kann es zur gegenseitigen ErschlieBung von Welt und Gott kommen.“'* Durch das
Aufzeigen dieser Parallelen zwischen Bonhoeffer und Heyward hat sich aber der
Vergleich nicht erschopft. Es zeigt sich in einem wesentlichen Punkt ein markanter
Unterschied: Withrend Bonhoeffers Denkrichtung von Gott zur Welt ist'”’, ist dies bei
Heyward nicht ganz klar. Thr ist es wichtig, eine Balance zwischen der Verantwortung

5T Dies ist ihr vor

Gottes und der von uns Menschen zu beschreiben und zu denken.
allem deswegen wichtig, um nicht die theoretische Moglichkeit zu erdffnen, dass
Menschen ihre Verantwortung unter Berufung auf die Macht Gottes und die eigene

Ohnméchtigkeit auf Gott abschieben konnten. An Bonhoeffer gefillt Heyward

" ygl. ebd., 121.

"5 Ebd.

7 ygl. ebd.

'8 Abromeit, Hans-Jiirgen, Das Geheimnis Christi. Dietrich Bonhoeffers erfahrungsbezogene
Christologie, Neukirchen-Vluyn 1991, 125 (Hervorhebung A.F.).

" Ebd.

130 ygl. ebd.

151 Heyward, Kleid, 52: ,,Wie es in jeder Beziehung geschieht, wird Gott in unserer Beziehung zu ihm
von der Menschheit und der Schopfung bewegt und beeinflufit, geradeso wie wir von Gott bewegt und
beeinflu3t werden.*



41

deswegen, dass er Gott als ,,Arbeitshypothese bezeichnet und so ein Fundament legt,

) i ) .. (152
,,mit dem andere sich ernsthaft auseinandersetzen miissen‘ ~~.

Mit Jiirgen Moltmann hat Carter Heyward die besondere Schwierigkeit, dass ihr seine

«153

Christologie, die er in ,,Der gekreuzigte Gott entfaltet, zu ,,jenseitig* erscheint. Sie

stoBt sich daran, ,,dal Gott als ,auBerhalb’ von uns gedacht wird, wihrend wir in Gott

d“154

sin . Heyward hegt das Gefiihl, dass Moltmann seine LeserInnen stindig in etwas

zuriickholt, was ,,eine Zuschauerloge ist, um Gott in Beziehung zu Gott zu betrachten.

Mir ist nicht klar, was dies mit dem menschlichen Jesus oder mit uns zu tun hat*!%,

Wesentliche Parallelen zwischen den beiden sind sowohl die kritische, engagierte
Zeitgenossenschalft156 als auch die politische Dimension der christologischen Ansitze,
einhergehend mit der Betonung von Relationalitit. Geiko Miiller-Fahrenholz schreibt,

die Trinititslehre Moltmanns zusammenfassend:

Trinitarisch zu denken, bedeutet nunmehr, alles Geschaffene in gleichwertigen
Beziehungen zu denken, alle Vorgénge in ihrer Relationalitit zu betrachten, ihre
wechselseitige Bedingtheit und Geschichtlichkeit ernst zu nehmen. Und damit verhilft die
trinitarische Theologie zu einer kritischen Betrachtungsweise religioser, sozialer,
politischer und Skonomischer Verhiltnisse."’

Auch in Bezug auf die Schopfung wird sowohl bei Moltmann wie auch bei Heyward
klar, dass man sie nur als beziehungshaftes Geschehen verstehen kann.'®

Ein weiterer christologischer Einfluss ist die Theologie Jon Sobrinos. Heyward wertet

«159

sie als ,,glinzende[n] Versuch, eine ,Christologie von unten’ zu konstruieren und

sieht viele Parallelen zu Moltmann. Das grundsitzliche Problem, das Heyward

feststellt, beschreibt sie so:

Wie Bonhoeffer und Moltmann scheint Sobrino zwischen zwei Polen eingezwingt zu
sein. Auf der einen Seite steht seine Auffassung [...] von der Menschheit und einem
immanenten Gott, auf der anderen Seite steht der Glaube an eine Gottheit, deren

2 Ebd., 122.

'3 Moltmann, Jiirgen, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher
Theologie, Miinchen 1972.

% Heyward, Kleid, 123.

133 Ebd.

1% v ol. Miiller-Fahrenholz, Geiko, Jiirgen Moltmann. In der Befreiungsgeschichte Gottes, in: O.H. (Hg.),
Theologien, 159-178, 159.

T Ebd., 171.

158 Miiller-Fahrenholz, Moltmann, 172: ,, Alles Geschaffene lebt in und mit und von einander. Was die
Welt zusammenhilt, ist die Energie ihrer Beziehungen.*; Heyward, Kleid, 51: ,,Gott ist, der Gott ist (2.
Mose 3,14) in Beziehung zur Schopfung. Ohne die Schopfung, ohne die Menschheit existiert unser Gott-
in-Beziehung nicht, es wire dies die Vorstellung einer einsamen, fernen und gnostischen Gottheit, die
keine Freunde hat.“

% Heyward, Kleid, 124.



42

essentielles Wesen jenseits der Schopfung und der menschlichen Erfahrung liegt und
etwas vollig anderes ist als diese.'®

In einem wesentlichen Punkt steht Carter Heyward Dorothee Solle néher als allen drei
zuvor genannten Theologen: ,So6lle geht bei ihrer Arbeit hauptsidchlich von
menschlicher Erfahrung und heutiger Realitiit aus.“'®" AuBerdem schiitzt Heyward an
ihr, dass ihre Theologie nicht blo Welt-Erkldrung ist, sondern darauf gerichtet, die
Welt zu verindern.'®® Solle hat nicht ein explizit christologisches Werk geschrieben,
sondern entwickelte ihre Christologie in verschiedenen Werken.

Die wohl auffallendste Ahnlichkeit in den Theologien der beiden Frauen ist das starke
Interesse an einer diesseitig orientierten Mystik: ,,Doch ist Mystik in Solles Verstindnis
nicht Weltabgewandtheit oder gar Weltflucht, nicht Jenseitigkeit oder gnostische
Intellektualisierung von Religion, sondern radikale Diesseitigkeit.“'®® Dasselbe gilt fiir
die mystische Theologie Heywards. Beide betonen die grundsitzliche menschliche
Disposition, in der konkreten alltiglichen Erfahrung dem Goéttlichen zum Durchbruch
verhelfen zu konnen. Kritisch wirft Manuela Kalsky in einer Zusammenfassung des
christologischen Ansatzes Heywards ein, dass der ,,die menschliche[n] Moglichkeiten

relativierende Glaube an die sola gratia [...] bei Heywards leidenschaftlichem Streit fiir

«l64 - 165

gerechte Beziehungen aus dem Blick geraten ist. Nicht in allen Ansichten > kann

Heyward Solle zustimmen, jedoch betont Heyward: ,,Solles Einflu3 war fiir meine

Arbeit ebenso wichtig wie der anderer Theologinnen und Theologen.*'®

Nach dem Versuch, die Theologie Heywards durch das Aufzeigen von Wurzeln,

Parallelen und mancher Unterschiede zu verorten, soll es im Folgenden darum gehen,

1 Bbd.

1" Bbd., 125.

12 ygl. ebd.

' Boschki, Reinhold / Rehberger, Claudia, Dorothee Sélle. Religiose Poesie und befreiende Theologie,
in: O.H. (Hg.), Theologien, 221-235, 221.

' Kalsky, Christaphanien, 182.

165 Heyward, Kleid, 125f: ,Mit Christus meint So6lle eine Reihe von Dingen: 1. Christus ist vorldufiger
Stellvertreter (nicht Ersatz) sowohl Gottes als auch der Menschheit. [...] 2. Christus ist politisch, er setzt
sich mit der Macht auseinander. [...] 3. [...] Fiir Solle ist Christus die fortwéahrende geschichtliche
Gegenwart des Jesus, der liebte. [...] 4. Christus ist derjenige, dessen Leben Phantasie offenbarte und
dessen Gegenwart sie hervorruft. [...] 5. Christus bedeutet Befreiung. [...] 6. Christus ist Wahrheit, und
die Wahrheit ist konkret. [...] 7. [...] Die Identifikation Christi mit Gott und der Menschheit geschieht auf
der Grundlage der Nichtidentitit. Es ist unklar, in welchem Sinne Christus nicht identisch mit den
Menschen ist.*

' Ebd., 126.



43

ihre Christologie so darzustellen, wie sie sie in ihren beiden relevanten Hauptwerken'®’
veroffentlicht hat. Der unsystematische und eigensinnige Entwurf kann sowohl als
Antwort auf den zeitgeschichtlichen Hintergrund der feministisch-theologischen
Diskussion gelesen werden als auch als Synthese aus Biographie und Theologie. Diese
gegenseitige Befruchtung von Lebensentwurf und Theologie spiegelt sich einerseits in
der Akzentuierung von Diesseitigkeit und Relationalitit wider und zeigt sich
andererseits darin, dass sie Macht bzw. Macht in Beziehung auch erotisch konnotiert.
Der Tatsache, dass in Heywards christologischen Biichern - ihrem
Forschungsschwerpunkt ,,Theologie der Sexualitdt“ entgegengesetzt — das Thema
Sexualitdt nur am Rande behandelt wird (Sexualitdt als Intimitdt und Passion), soll
durch eine weitgehende Aussparung dieses Aspektes im Folgenden entsprochen

werden.

'7 Und sie riihrte sein Kleid an. Eine feministische Theologie der Bezichung / Jesus neu entwerfen. Die
Macht der Liebe und der Gerechtigkeit.



44

C Die Reinterpretation der Christologie bei Carter Heyward

Wie bereits in Teil A erwéhnt, lédsst sich der christologische Entwurf Carter Heywards
am besten als ,christo-poetische Reinterpretation der Christologie'® bzw. als

,,feministische Befreiungschristologie“169

charakterisieren. Damit ist ausgesagt, dass es
sich zum einen um etwas Neues handelt (Reinterpretation) und auch, dass man von
Christologie sprechen kann, wenngleich die Beantwortung der Frage nach der Identitét
oder gar des Wesens von Jesus dem Christus der Beschreibung der Relevanz seines
Lebens und Wirkens nachgeordnet ist. Heyward vertritt ,die These, daf die
historischen Lehrstreitigkeiten iiber den Menschen Jesus von Nazareth einerseits und
den Christus des Glaubens andererseits heute kein Thema mehr fiir eine kreative
theologische Forschung sind*“'”’. Im Mittelpunkt ihrer Christologie steht das Bemiihen,
,,ein neues Bild von Jesus [zu] entwerfen, weil ich in dem, was er tat, die menschliche
Fahigkeit sehe, Gott in der Welt leibhaftig zu machen, eine Féahigkeit, die uns ebenso
eigen ist wie Jesus“'’.

Nach der nun folgenden Darstellung der wesentlichen Aspekte, die diese ,kreative*
Christologie ausmachen, soll im Anschluss und als Abschluss die feministisch-
befreiungschristologische Essenz dieser Uberlegungen prisentiert werden. Dabei liegen
den nachstehenden Ausfithrungen Heywards christologische Hauptwerke (,,Und sie
rithrte sein Kleid an. Eine feministische Theologie der Beziehung®* und ,Jesus neu
entwerfen. Die Macht der Liebe und der Gerechtigkeit®) zugrunde sowie ihr Buch-

Beitrag ,,Eine feministische Befreiungschristologie jenseits des ,Jesus der Geschichte’

und des ,Christus des Glaubens’. Eine methodische Untersuchung.

' Kalsky, Christaphanien, 162.

' Vol. Heyward, Carter, Eine feministische Befreiungschristologie jenseits des ,Jesus der Geschichte’
und des ,Christus des Glaubens’. Eine methodische Untersuchung, in: Jost, Renate / Valtink, Eveline
(Hg.), Ihr aber, fiir wen haltet ihr mich? Auf dem Weg zu einer feministisch-befreiungstheologischen
Revision von Christologie, Giitersloh 1996, 29-41.

" Ebd., 29.

"' Heyward, Kleid, 78.



45

1 Die hermeneutische Norm: Liebe zum Nichsten wie zu sich selbst

Zwei methodische Uberlegungen waren fiir meine Arbeit grundlegend: 1. Sprache ist
ihrem Wesen nach beziehungshaft [...] 2. Die hermeneutische Norm meiner Arbeit — das
hei3t der Mafstab, nach dem ich entscheide, welche Materialien zu benutzen und wie sie
zu nutzen sind — ist die Liebe zum Nichsten wie zu sich selbst.'”

Damit sind die Grenzsteine des Ackerfeldes, das Heyward theologisch bewirtschaftet,
schon ziemlich genau gesetzt. Der grole Malistab ist die Beziehung. Die konkrete
Norm ist die Liebe zum Néchsten, also die beziehungshafte Hinwendung, vor allem zu
jenen, die Ungerechtigkeit erleiden. Heyward steht hier in der Tradition Gustavo
Gutiérrez’, der in seiner ,,Theologie der Befreiung“173 feststellt: ,,Gotteserkenntnis —
wie in biblischer Terminologie Liebe zu Jahwe bezeichnet wird — ist Einsatz fiir
gerechte Verhiltnisse unter den Menschen und Anerkennung der Rechte der Armen.«'"*
Carter Heyward driickt dies so aus: ,,Die Liebe zu leben heif}t, in der Gesellschaft fiir
Gerechtigkeit verantwortlich zu sein.“'”> Christologisch ist bedeutsam, dass sie den
Schlissel zur Uberwindung ungerechter sozialer Strukturen, so wie Gutiérrez, ,in
Christus® sieht. Das Bose kann und muss ,,von der Menschheit und Gott in

Partnerschaft, das heif3t ,in Christus’, zerstort werden*!®

. Heyward macht keinen Hehl
daraus, wo fiir sie der Schwerpunkt im Verhiltnis Mensch — Gott liegt. Der Brennpunkt
der Theologie ,,ist die Erde, nicht der Himmel*“'””. Im Hier und Jetzt beantwortet sich
die Frage nach Gerechtigkeit. Wird diese Frage auf der Erde positiv beantwortet, so
kommt darin die Liebe Gottes zum Ausdruck. Wo diese Frage nicht positiv beantwortet

«178

wird, ,dort kann Gott nicht sein Diese methodologisch-hermeneutische

Voraussetzung der Christologie Heywards gilt es also im Folgenden mitzudenken.

172 Ebd., 55.

'3 Gutiérrez, Gustavo, Theologie der Befreiung, Mainz 191992,
174 Ebd., 250.

' Heyward, Kleid, 69.

176 Ebd.

7 Ebd., 65.

'"® Gutiérrez, Theologie, 250.



46

2 Kritik an Chalcedon

Um die Einheit von Gottheit und Menschsein in Jesus zu bewahren, wurde in Chalcedon
(451 n. Chr.) der Gedanke einer freiwilligen (moralischen) Verbindung zwischen dem
menschlichen Jesus und dem gottlichen Gott preisgegeben [...]. Statt dessen entschied
sich die Kirche fiir eine hypostatische (essentielle) Einheit der beiden Naturen. [...]
Beziehung zu Gott wurde zugunsten einer wesensmifigen Einheit von Gott und Mensch
in Christus aufgegeben.'”

Heyward mochte hier die potentielle Gefahr deutlich machen, dass durch den Verlust
des freiwilligen Charakters der Beziehung Jesus — Gott ein entscheidendes Signal in die
falsche Richtung gesetzt worden ist. Thre Kritik richtet sich auf einen ,,Wandel vom
Handeln in der Geschichte zum Glauben an das, was jenseits der Geschichte liegt, [...]
ein[en] Wandel von der Liebe zum Néachsten in der Welt zur Liebe zu Gott jenseits der
Welt“'**. Durch die chalcedonensische Einigungsformel wurde auf konziliarem Weg

181 Ganz

eine Losung fiir das Problem der zwei Naturen in der Person Jesu gefunden.
Gott und ganz Mensch wurde so in Christus denkbar und aussagbar. Die Geschichte hat
aber gezeigt, dass ,,im christlichen Denken [...] der Liebe zu Gott der hohere,

spirituellere Wert beigemessen*'®

wurde. Heyward glaubt, ,,da} ein Versuch aus der
entgegengesetzten Richtung gliicken konnte'®. Damit meint sie ihren Ansatz einer
,,Christologie von unten®, die das Menschsein Jesu betont. Herauszulesen ist dabei die
Absicht, uns Menschen unsere Verantwortung fiir einander in Beziehung — auch zum
Gottlichen — bewusst zu machen. Im Entwurf eines neuen Bildes von Jesus will sie ihn

nicht ,,vom Bild des Christus abgrenzen“184. Ihr Interesse ist es,

das einzigartige und fundamentale Herr-Sein zu bekidmpfen, das einer besonderen
menschlichen Gestalt zugeschrieben wurde. Damit wurde Jesus iiber die menschliche
Erfahrung hinausgehoben, und wir wurden unserer Verantwortung enthoben, Gott in der
Welt zu inkarnieren.'®

Ganz selbstverstiandlich spricht Carter Heyward hier davon, dass ,,Gott in der Welt

inkarniert” werden miisste. Sie schreibt jedem Menschen die Fihigkeit zu, Gott in der

186

Welt leibhaftig zu machen — so wie es Jesus tat. = Damit geht sie weit liber das Konzil

' Heyward, Kleid, 46.

180 Ebd., 47.

181 Vgl. Breuning, Wilhelm, Art. Chalkedon, in: Kasper, Walter u.a. (Hg.), LThKS, Bd. 2, Freiburg u.a.
1994, 999-1002.

182 Heyward, Kleid, 60.

183 Ebd.

184 Ebd., 79.

185 Ebd.

1% vgl. ebd., 78.



47

von Chalcedon hinaus, das zwar das Problem der Verbindung des Goéttlichen mit dem
Menschlichen in Jesus zu 16sen versuchte, aber auf ontologischem Weg. Dieser Ansatz
einer ontologischen Losung des christologischen Problems wird von ihr bezweifelt.'®’
Heyward geht davon aus, dass das Tun Jesu in Beziehung zu Gott wichtiger ist als sein

Sein in oder mit Gott.

3 Ein neues Jesusbild: Macht in Beziehung

Carter Heyward ist es wichtig, die Bedeutung von Bildern und das Entwerfen solcher
hoch anzusetzen. Dies gerade deshalb, weil sie eine Theologie der Beziehung vorlegt.
,Entwerfen heifit die Realitét als beziehungshaft darzustellen.*'®® In dieser Verbindung
von Entwerfen und Beziehung zeigt sich das eigentliche kreative Potenzial ihrer
Theologie. Alles in ihrem christologischen Entwurf soll unmittelbar nachvollziehbar
sein fiir uns. Eine abgehobene Gottheit passt ebenso wenig in ihr Bild von Jesus wie
eine Christologie, die nicht existentiell mit unserem Mensch-Sein zu tun hat. Das Bild,
das Heyward von Jesus zeichnet, ist das Bild eines Menschen, der gar nicht anders
kann, als in der Kategorie Beziehung zu denken und zu leben: Beziehung zu den
Menschen, die ihn umgeben, Beziehung zu der Umwelt und schlieBlich Beziehung zu
Gott, die Jesu Existenz ausmacht. ,,Im Anfang ist die Beziehung, die Bewegung, das
Werden. Entwerfen oder anschaulich machen heiflt einen Weg finden, um Beziehung
auszudriicken.“'®

Jesus hatte die Fdhigkeit, ,,Gott in der Welt leibhaftig zu machen oder géttlich zu

el . . . . . .
¢ 90, wie auch wir. ,,Ich will ein neues Bild von Jesus entwerfen, weil

handeln (to god)
ich in dem, was er tat, die menschliche Fihigkeit sehe, Gott in der Welt leibhaftig zu
machen, eine Fihigkeit, die uns ebenso eigen ist wie Jesus.“"! Im Hinblick auf die
Verwirklichung von Gerechtigkeit, gleichzusetzen mit Liebe, ist das von zentraler

Bedeutung. Wenn wir die Fahigkeit haben, in unserem Tun die Gerechtigkeit Gottes

187 Ebd., 79.

188 Ebd., 74.

189 Ebd.

190 Bbd., 75.

"' Ebd., 78; vgl. Heyward, Jesus, 91.



48

leibhaftig zu machen, so wie Jesus das tat, dann bleibt die Frage nach der Besonderheit

und Wichtigkeit Jesu. Heyward beantwortet sie so:

Jesus ist von Bedeutung, weil der Titel ,Jesus Christus’, sei es zum Guten oder zum
Bosen, im religiosen (und ich glaube auch im politischen) Bewulitsein des grofieren Teils
der westlichen Welt einen zentralen Platz innehat. Wir kdnnen Jesus nicht einfach vom
Mittelpunkt der Biihne vertreiben und ihn durch die Menschheit oder Gott ersetzen.'**

Damit bleibt die Besonderheit Jesu bei aller ,,Nicht-Besonderheit* bestehen. Zwar nicht
so, als hitte Jesus Fihigkeiten gehabt, die wir nicht haben, aber doch geschichtlich
gesehen und aktuell durch die besondere Verwirklichung dessen, was bei Heyward als
»ideales Beziehungsverhalten* dargestellt wird.

Es stellt sich natiirlich die Frage, ob Heyward die Gottlichkeit Jesu leugnet? Sie gibt

folgende Antwort darauf:

Nein, keineswegs. Ich leugne lediglich die Einzigartigkeit seines Status als Sohn Gottes. [...]
Ich habe nicht den geringsten Zweifel, dass ihr und ich, also wir alle, genauso wie Jesus, Gottes
Tochter und Sohne sind, ja mehr noch, dass dies nicht nur fiir Menschen, sondern von Anfang
an auch fiir andere Geschopfe gegolten hat und gilt.'”

Zusammenfassend kann festgehalten werden: Wir haben als Menschen die Fahigkeit,
gottlich zu handeln und auf diesem Weg die Gerechtigkeit Gottes als Gerechtigkeit fiir
die Menschen erfahrbar zu machen. Darin unterscheiden wir uns nicht von Jesus. Ein
Unterschied besteht ,,lediglich® in der Tatsache, dass Jesus Christus einen zentralen
Platz in der (aktuellen) Geschichte hat, der ihn aus der ,Menge der Menschen*
heraushebt.

Wie diese Sicht Jesu genau aussieht und was das Neue am Entwurf Heywards ist, ist

Inhalt des folgenden Abschnittes.

4 Der neue Entwurf Carter Heywards

Biblische  Grundlage des christologischen Entwurfes Heywards ist das
Markusevangelium.

Ich versuche, den markinischen Jesus ,aufzuarbeiten’; ich mochte ihn im Lichte der
,unmittelbaren, dringenden Bediirfnisse’ von uns Menschen entwerfen, die versuchen,
. . . . . . 194

sich selbst in einer Welt zu verstehen, in der Beziehung gewaltsam zerbrochen ist.

2 Heyward, Kleid, 76.
193 Heyward, Jesus, 80.
% Heyward, Kleid, 81.



49

Der Titel ihres ersten christologischen Buches ,,Und sie riihrte sein Kleid an* ist dem
Markusevangelium entnommen (Mk 5,27). Der neue Entwurf soll zu einem
dynamischen Bild von Jesus fiihren, das fiir uns Menschen greifbar ist und uns hilft,

freiwillige und gerechte Beziehung zu verwirklichen.

In acht Vergleichen versucht sie, einem traditionellen Bild ihren eigenen neuen Entwurf

gegeniiberzustellen:

Traditionelles Bild: Sie sagten: ,Du bist der Christus’ (8,29b).

Der neue Entwurf: Ich sage, du bist jemand, in dessen Seinsweise ich Kraft sehe, die
Kraft der Gerechtigkeit, der gerechten Beziehung. Ich sage, du kannst uns helfen, diese
Kraft zu sehen, diese Kraft zu lieben, diese Kraft in Anspruch zu nehmen und zu
gebrauchen.'”

Im neuen Entwurf geht Heyward davon aus, dass Jesus uns helfen kann, die
Gerechtigkeit, die gerechte Beziehung zu lieben und zu verwirklichen. Diesen Jesus zu

entwerfen, bedeutet, in den menschlichen Dimensionen seiner und unserer Existenz

«196

,,etwas von hochstem Wert*“ ”°, namentlich Gott, anzuerkennen.

Traditionelles Bild: ,Und eine Stimme erscholl aus den Himmeln: Du bist mein geliebter
Sohn, an dir habe ich Wohlgefallen gefunden’ (1,11).

Der neue Entwurf: Und sie horten die Stimme Gottes: ,Jesus liebt, und ich habe daran
Gefallen.” Wenn Jesus liebte, so kannte und liebte er die ihm innewohnende Kraft zu
lieben (Gott)."”’

Heyward legt das Verhiltnis Jesus — Gott dar. Es war eine Eltern-Kind-Beziehung; aber
nicht so wie in einer menschlichen Kernfamilie, wo ,,die Beziehung zwischen Eltern
und Kind oft weder freiwillig noch gegenseitig“198 ist, sondern so, dass Eltern und Kind
hineinwachsen in eine freundschaftliche Beziehung. Im Verhiltnis Jesus — Gott
passierte die Anndherung nach und nach, vergleichbar mit menschlichen
Freundschaften, in denen sich Liebe entwickelt. Heyward geht so weit, iiber die
Angemessenheit der Frage nachzudenken, ob nicht ,,Gott als das Kind Jesu zu

«199

denken sei, wobei Jesus das Wachsen Gottes in der Welt fordere.

195 Ebd., 83; Alle Bibelzitate stammen aus der Ziiricher Bibel - Einheitsiibersetzung Mk 8,29b: ,.Du bist
der Messias!“

1% Ebd., 84.

197 Ebd.; Einheitsiibersetzung Mk 1,11: ,,Und eine Stimme aus dem Himmel sprach: Du bist mein
geliebter Sohn, an dir habe ich Gefallen gefunden.*

8 Ebd., 85.

1% Ebd.



50

Besonders wichtig ist ihr zu betonen, dass das Verhiltnis Jesus — Gott auf Freiwilligkeit
basierte. ,,Die Menschen tragen die Verantwortung, auf der Welt das zu vollbringen,
was gerecht und gut ist. Eine christliche Theologie [...] mull auf der Voraussetzung
aufbauen, dal Jesus in Beziehung zu Gott fiir sein Handeln verantwortlich war.“’% Die
Ausblendung der Freiheit des Willens Jesu wiirde Jesus und uns ,,von jeder wirklich
ernsten Rolle im Prozefl der Erlbsung“201 entbinden. Das Modell, das Heyward

konsequent anwendet, ist eines der Beziehung, der Kooperation:

Jesus war nicht Gott. Jesus wurde von Gott dazu bewegt, zu lieben und damit Gott in der
Welt leibhaftig zu machen. Machen wir das Reich Gottes sichtbar als das Reich der
Zusammenarbeit zwischen Menschen und Gott. In diesem Reich ist die Menschheit nur
an ein Gebot gebunden: Gott zu lieben, und das bedeutet, den Néchsten wie sich selbst zu
lieben; und den Nichsten wie sich selbst zu lieben bedeutet Gott zu lieben.>"

In der Vereinigung dieser beiden wichtigsten Gebote des Christentums liegt der
Schliissel fiir das Gottes- und Menschenverstindnis Heywards. Alles, was sie iiber
Jesus Christus denkt, lduft zusammen in dem Gedanken der gerechten Beziehung, der

Liebe zu Gott und zum Néichsten.

Die néchsten drei Gegeniiberstellungen beziehen sich auf die Bibelverse Mk 5, 25-34:

Darunter war eine Frau, die schon zwdlf Jahre an Blutungen litt. Sie war von vielen
Arzten behandelt worden und hatte dabei sehr zu leiden; ihr ganzes Vermogen hatte sie
ausgegeben, aber es hatte ihr nichts genutzt, sondern ihr Zustand war immer schlimmer
geworden. Sie hatte von Jesus gehort. Nun dringte sie sich in der Menge von hinten an
ihn heran und beriihrte sein Gewand. Denn sie sagte sich: Wenn ich auch nur sein
Gewand beriihre, werde ich geheilt. Sofort horte die Blutung auf und sie spiirte deutlich,
dass sie von ihrem Leiden geheilt war. Im selben Augenblick fiihlte Jesus, dass eine Kraft
von ihm ausstromte, und er wandte sich in dem Gedridnge um und fragte: Wer hat mein
Gewand beriihrt? Seine Jiinger sagten zu ihm: Du siehst doch, wie sich die Leute um dich
dringen, und da fragst du: Wer hat mich beriihrt? Er blickte umher, um zu sehen, wer es
getan hatte. Da kam die Frau, zitternd vor Furcht, weil sie wusste, was mit ihr geschehen
war; sie fiel vor ihm nieder und sagte ihm die ganze Wahrheit. Er aber sagte zu ihr:
Meine Tochter, dein Glaube hat dir geholfen. Geh in Frieden! Du sollst von deinem
Leiden geheilt sein.*”

Diese Stelle von der Heilung einer blutfliissigen Frau ist fiir Heyward Anlass, neu iiber
Intimitdt nachzudenken als ,tiefste Eigenschaft der Beziehung“204. Sie fiihrt aus, dass
Intimitit nicht ausschlieBlich als sexueller Akt verstanden werden muss. Intimitit hat
etwas mit Kreativitidt, Kooperation, Verladsslichkeit und Vertrauen zu tun. Auf dieser

Basis versucht sie, diese Bibelstelle auszulegen.

2% Ebd., 86.

20" Ebd.

22 Ebd., 92.

2% Einheitsiibersetzung.
2% Heyward, Kleid, 92.



51

Traditionelles Bild: Jesus kennt diese Frau nicht. Sie hat ,gehort’, dafl Jesus die
wunderbare Macht hat, sie gesund zu machen.

Der neue Entwurf: Jesus kennt diese Frau auf intime Weise, weil er sich selbst als
Mensch kennt, der — wie alle Menschen — versucht, zu beriihren und beriihrt zu werden,
zu bewegen und bewegt zu werden, zu heilen und geheilt zu werden.””

Das, was hier zwischen Jesus und der Frau geschieht, ist auf eine Weise intim, wie
Menschen untereinander intim sein konnen und ebenso in Beziehung auf etwas
AuBergewoOhnliches, auf Gott. Jesu Menschenkenntnis beruht auf seiner
Selbsterkenntnis und auf der Erkenntnis dessen, von dem er weif}, dass es Gott ist. In
der Beriihrung steckt ein Funke des Gottlichen. Man kann das durchaus auch im
ibertragenen Sinne verstehen: Jesus wird von der Frau beriihrt. Nicht nur am Gewand,
sondern auch in seinem Innersten. Er erkennt das Bediirfnis dieser Frau nach intimer
Beziehung und ldsst sich ein auf diese Frau. Das Vertrauen, das sie ihm entgegenbringt,
erwidert er. ,,Beriihren [...] ist ein Ausdruck des Vertrauens in die dynamis, in die Kraft

in der Beziehung.“**

Jesus fragt: ,,Wer hat mein Gewand beriihrt?*

Traditionelles Bild: Jesus ist geschwicht. Seine Kraft hat ihn verlassen. Er ist bestiirzt
und riigt die Menge mit seiner Frage.

Der neue Entwurf: Jesus ist bewegt, weil Kraft ,von ihm ausgegangen’ ist. Einem anderen
Menschen wurde Kraft gegeben. Jesus fragt, wer das sei. Die Frau setzt voraus, daf}
zwischen Jesus und denen, die Heilung brauchen, eine Beziehung besteht.”"’

Heyward zeigt auf, was Heilung in diesem Fall und auch sonst bedeutet: ,,Heilen und
Intimitédt, die es begriindet, ist ein gegenseitiger ProzeB, in dem der Heilende vom
Geheilten ergriffen wird.“**® Also nicht nur die Frau ist von Jesus ergriffen, sondern
genauso Jesus von der Frau. Jesus gibt der Frau Kraft — und umgekehrt. Kraft konnte
man auch als Macht bezeichnen, eine Macht, die Jesus nicht durch sich alleine hat,
sondern nur gemeinsam, in Beziehung: In Beziehung zu der Frau, zu anderen Menschen
und zu Gott. ,,Liebe ist das gemeinsame BewuBtsein, dal3 niemand von uns allein ist und

daB in der Beziehung zwischen Subjekt und Subjekt Macht liegt.**"

25 Ebd., 93.
26 Ebd., 94.
27 Ebd.

208 Bpd.

29 Ebd., 176.



52

Jesus sagt: ,,Meine Tochter, dein Glaube hat dir geholfen.*

Traditionelles Bild: Jesus heilt die Frau.

Der neue Entwurf: IThr Glaube heilt sie. Glaube heif3t fiir die Frau wie fiir Jesus, Anspruch
auf die dynamis, die Kraft in der Beziehung, zu erheben. Ob die Frau versteht, was
geschehen ist, oder nicht, Jesus weill, dal dynamis der leibhaftige Gott ist und daf} der
Glaube an diese Kraft in der Tat der Glaube an Gott ist.*'"°

Damit ist gemeint, dass wir nicht Jesus in Anspruch nehmen miissen, sondern die Kraft,
die er ergriffen hat, und die wir ergreifen konnen. ,In der Beziehung ist dynamis

gottliche Macht, der konkrete Gott, das was ein Mensch ,tun kann’ (dynamai ).“211

Heyward stellt dar, dass Jesus ,kein Monopol“212

auf die gottliche Macht hat, schon
alleine deswegen nicht, weil diese Macht nur in Beziehung wirksam wird. Bedingung
fiir das gottliche Wirken, die beziehungshafte Kraft, dynamis, ist Intimitét. In der Bibel
werden jene Menschen, bei denen diese Kraft nicht wirken kann, als Menschen ,,mit
verhirtetem Herzen* beschrieben. Damit ist die Unféhigkeit ausgesagt, intim in
Beziehung sein zu konnen. Grundsitzlich hat jeder Mensch die Moglichkeit, Gottes
Kraft wirksam werden zu lassen, gottlich zu handeln. ,,Alle konnen es, aber nicht alle
tun es.*"? Heyward fordert uns auf, Jesus nicht als jenseits der Menschheit lebend zu
sehen, sondern wie Jesus die Macht und Kraft Gottes in Beziehung wirksam werden zu
lassen, um nicht die Chance zu verpassen, ,,den Geist des Lebens in der gleichen

innigen und unmittelbaren Weise wie Jesus kennen und lieben zu lernen‘?'.

In einem weiteren Vergleich veranschaulicht Heyward anhand der Frage der
Schriftgelehrten nach dem wichtigsten Gebot (Mk 12, 28-31), dass die Liebe zu Gott die

Liebe zu unserem Néichsten ist:

Traditionelles Bild: Das erste und wichtigste Gebot ist, Gott zu lieben. Das zweite ist,
unseren Nichsten wie uns selbst zu lieben.

Der neue Entwurf: Im christlichen Glauben und in der christlichen Praxis sind die zwei
Gebote eines — unteilbar und untrennbar.*'’

In der Tradition des Judentums und des Christentums war es iblich, diese beiden

Gebote als verschieden voneinander zu sehen.?'® Ganz in der Linie einer Christologie,

210 Ehd., 95.

21 Ebd.

212 Epd.

213 Ebd., 96.

24 Heyward, Jesus, 79.
1% Heyward, Kleid, 97.



53

die den Schwerpunkt auf die Erde, nicht auf den Himmel, legt, entwirft Heyward das
Bild von Jesus, dessen Liebe zu Gott die Liebe zu seinen Nichsten ist. ,,Gott zu lieben
heiBt gerechte Beziehung, Gerechtigkeit, unter den Menschen zu schaffen.“*!’
Gerechtigkeit ist bei ihr immer gerechte Beziehung. So wie Intimitdt mit Menschen
gegeben sein kann, die wir nicht personlich kennen, ist auch gerechte Beziehung mit
Menschen moglich, die wir nicht personlich kennen. Unser Verhalten unseren
Mitmenschen und der Umwelt gegeniiber ist bedeutsam, wenn wir als

«218 wirken wollen.

,Gottestragerinnen und Gottestrager in der Geschichte
In der Erzidhlung von der Auferweckung der Tochter des Synagogenvorstehers (Mk
5,35-43) entwirft Heyward ein neues Bild vom Tod:

Traditionelles Bild: Jesus weckt das Kind von den Toten auf.

Der neue Entwurf: Der Glaube der Menschen fiihrt sie vom Tod zum Leben.*”

Hier soll aufgezeigt werden, dass wir keine Wundergeschichten brauchen, um an die
Macht Jesu oder unsere Macht zu glauben, an die Macht in Beziehung, dass wir aber die
Macht des Gottlichen nicht einschrinken sollten. ,,Entwerfen wir einen Jesus, [...] der
versuchte, [...] die Menschen auf ihre eigenen Fahigkeiten, Gott leibhaftig zu machen,

zu konzentrieren.“*?°

Traditionelles Bild: Jesus war ein Mittler zwischen Gott und Menschheit.

Der neue Entwurf: Weder Gott noch die Menschheit brauchen Vermittlung. So wie Jesus
in Beziehung zu seinem Abba und zu seinen Schwestern und Briidern unmittelbar — ohne
Vermittlung — handelte, so konnten auch seine Freunde unmittelbar in der Welt
handeln.””'

Was spitestens hier klar werden diirfte, ist die dringende Aufforderung Heywards, uns
iiber unsere Macht in Beziehung klar zu sein, sie zu lieben und sie unmittelbar in
Anspruch zu nehmen. Eine jenseitige Christologie, die auf das Kommen Gottes nur
wartet, ohne das zu nutzen, was Gott uns als Menschen mitgegeben hat, ist das Anti-

Bild dessen, was Carter Heyward vermitteln mochte. Sie mochte den Menschen eine

1% vgl. aber: Rahner, Karl, Schriften zur Theologie, Bd. 4, Einsiedeln u.a. 1962, 137-155, bes. 151:
~Aber vom Gott, den wir in Christus bekennen, mufl man sagen, daf} er genau da sei, wo wir sind, und da
allein zu finden ist. Und wenn er dabei der Unendliche bleibt, dann ist damit nicht gesagt, da} er dies
,auch’ noch und irgendwo anders sei [...].*

7 Ebd.

218 Heyward, Jesus, 51.

Y Heyward, Kleid, 100.

20 Ebd., 101.

2! Ebd., 101f.



54

Portion Mut und die Offenheit des Herzens mitgeben, fiir das Geben und Nehmen der

gottlichen Macht bereit zu sein.

5 Das Bose als Nicht-Beziehung

Die Fihigkeit des Guten im Menschen ist fiir Heyward die Fihigkeit, in Beziehung zu
stehen. Die Moglichkeit des Bosen sieht sie in der Ablehnung von Beziehung. Sie
reflektiert die Nicht-Beziehung in ihrem ersten christologischen Hauptwerk (,,Und sie
rithrte sein Kleid an“) in Anlehnung an Elie Wiesels Erfahrung des Holocaust.
Angesichtes dieses grausamen Abschnittes der Geschichte ist es insgesamt schwierig,
iiberhaupt iiber Beziehung, Liebe, Erlosung oder Gott nachzudenken. In ihrem zweiten
christologischen Hauptwerk schreibt Heyward: ,,Stinde ist, unsere Beziehungskraft, die
Heilige Quelle unseres Zusammenlebens zu leugnen, die keine Option, sondern der

“222 Hier kommt unmissverstindlich zum Ausdruck, wie

Urgrund unseres Seins ist.
wichtig ihr die Betonung der dialogischen Verfasstheit allen Seins ist und wie sehr sie
deswegen auch gegen die Nicht-Beziehung, gegen das Bose, gegen die Siinde, gegen
Ungerechtigkeit ankdmpft. Eine Verkorperung des Bosen und der Siinde sieht sie in der
Angst vor Andersartigkeit: ,,Das Bose ist in unserer Siinde verwurzelt und die Siinde in
unserer Angst vor Andersartigkeit. [...] Die Angst vor dem Anderen [...] ist der
Schlimmste unter den Démonen, die christliche Theologen [...] Teufel genannt
haben.“**® Das Positive an der Situation des Angst-Habens ist das ,,In-Beriihrung-Sein*
mit der Wirklichkeit.”** Als Ausweg aus dieser ganz natiirlichen Verfasstheit des
Menschen, Angst zu haben, besonders vor dem Fremden, sieht Heyward das Erlernen
und Einiiben von Mut. Vor allem auch der Mut, ungehorsam zu sein, wenn es notig ist.
,Es gibt viele Wege, Mut zu lernen. Gehorsam gegeniiber denen, die Macht iiber uns
haben, gehért aber nicht dazu.“** Jesu Zorn und Ungehorsam waren Ausdruck dieses
Mutes und richteten sich vor allem gegen die Ungerechtigkeit in der Welt, gegen die

Nicht-Beziehung: ,,.Der Zorn Jesu hatte ein bestimmtes Ziel: die Nicht-Beziehung.* In

2 Heyward, Jesus, 115.
22 Ebd., 117.

Vgl ebd., 183.

225 Heyward, Jesus, 119.



55

Verldngerung des Gedankens eines mutigen Jesus denkt Heyward auch iiber Tod,

Auferstehung und Erl6sung nach:

Entwerfen wir den ,Menschensohn’ neu: [...] einer, der gottlich handelt (gods), einer,
dessen Macht in Beziehung nicht an die gegebene soziale Ordnung angepaflt werden
kann, einer, der fiir die Gebrochenheit der Menschheit, die er liebt, mit seinem Leben
bezahlen wird. [...] Der Tod Jesu befreit seine Freunde zum Leben, [...] weil diejenigen,
die Jesus kannten, in seiner Weigerung, sich loszukaufen, die tddliche Ernsthaftigkeit
dessen erkannten, was er unter ihnen tat.??®

Dabei ist herauszustellen, dass Jesus weder die Ungerechtigkeit aus Gehorsam begriif3t
hat, noch dass er sein Hineingehen in den gewaltsamen Tod glorifizierte. Seine Passion
war mehr als Leiden, sie war Leidenschaft fiir die Menschen, die er liebte und fiir Gott,
in dessen Freundschaft er den Mut fiir sein Leiden entwickelte.

Dass der Tod Jesu seine Freunde zum Leben befreite und befreit, fithrt deshalb zu dem
Gedanken, ,,daB3 die Auferstehung kein Ereignis im Leben Jesu, sondern im Leben

seiner Freunde war**%’

. Diese Interpretation von Auferstehung findet sich auch bei H.
Verweyen.””® Das heifit, dass ein Glaube an die Auferstehung Jesu nicht durch biblische
,Beweise* gestiitzt werden muss, sondern seine Evidenz in der machtvollen Ereignung
des Gottlichen im Leben der in Beziehung stehenden Menschen gegeben ist. ,,Was
zwischen Jesus und jenen begann, die ihn liebten und von ihm geliebt wurden, setzt sich
unter diesen Menschen, die die Menschheit lieben, fort.«**

Carter Heyward behandelt auch, wie das Bose mit Gott und mit Jesus
zusammenzudenken ist. Sie stellt diesbeziiglich fest, dass es im westlichen Denken
schwer fillt, Gott und das Bose in Verbindung zu bringen. Ihr pragmatischer Ansatz
lautet: ,,Nicht dass Gott das Bose wire, sondern das Bose [...] findet statt in Gottes
Welt trotz der Giite Gottes.“*" Im Hinblick auf Jesu Geschichte mit dem Bdsen sieht sie

«231

dieses vor allem im Verrat, wobei ,,das Element des Selbstbetrugs wichtig scheint.

226 Heyward, Kleid, 107.
27 Epd., 108.

228 Hansjiirgen Verweyen, Gottes letztes Wort. Grundrifl der Fundamentaltheologie, 3. vollstindig
iiberarbeitete Auflage, Regensburg 2000, 357: ,,[D]ie heute weitverbreitete Annahme, [...] fiir den
Glauben der Jiinger Jesu an die Letztgiiltigkeit seiner Gottesoffenbarung [sei] eine neue Initiative
von Seiten Gottes nach dem Karfreitag unabdingbar gewesen, findet am Osterzeugnis der
neutestamentlichen Autoren keinen Anhalt.*

2 Heyward , Kleid, 108.

230 Heyward, Jesus, 122.

> Ebd., 123.



56

Wir sollten uns weder dariiber tduschen, alle Macht zu haben, die Dinge zu verindern,
noch dariiber, keine Macht zu haben und nichts bewirken zu konnen.>?

Zusammenfassend kann gesagt werden, dass das Bose immer die Verhinderung von
gegenseitiger Beziehung ist. Wir diirfen nicht unser eigenes Leben als getrennt von dem
Leben der anderen sehen und nicht ,,unsere eigenen Angste und Sorgen auBerhalb des

233

Bereiches gemeinsamer menschlicher und kreatiirlicher Erfahrung*“="” verorten.

6 Leiden(schaft) Jesu

Jesu Passion, sein Leiden, ist zugleich seine Leidenschaft. Diese erschopft sich nicht in
Moralismus, wie wir ihn von den biblischen Erzdhlungen der Pharisder kennen oder
auch von Menschen, die sich immer im Recht glauben. ,,Leidenschaft weist auf wirklich
tiefes Engagement hin, auf die Unfidhigkeit, nur an der Oberfliche des Lebens

herumzusegeln.“23 4

Man kann sich leicht vorstellen, dass solches tiefes Engagement,
das sich an der gerechten Beziehung orientiert und diese verwirklichen will, das sich
diesem Ziel verschreibt, nicht ohne Leiden zu haben ist. Wenn wir uns einem
leidenschaftlichen Leben im Geist hingeben wollen, dann ,,indem wir uns mitleidend
engagieren, Grenzen liberschreiten, uns dem Ungerechten in den Weg stellen und das
daraus folgende Leiden annehmen‘*>”,

In der Linie einer feministischen Befreiungschristologie betont Heyward auch den
positiven Wert des Korpers:

Diese grundsitzliche und radikale Bejahung und Annahme des Korpers liegt fast allen
christlichen und feministischen Befreiungstheologien zugrunde. Und weil diese
Bekriftigung so lebenswichtig ist, neigen diese besonderen theologischen Bewegungen
dazu, starke, leidenschaftliche, kimpferische und befreiende Christologien zu vertreten,
in denen die Schonheit unserer Korper gefeiert, die Bewahrung der Schopfung bekriftigt
und, vor allem unter Christinnen und Christen mit unterschiedlicher sexueller
Orientierung, auch zur Freude an der Erotik ermutigt wird.**

Wihrend im Laufe der Kirchengeschichte oft behauptet wurde, unsere Korper wiren
minderwertiger als unser Geist und miissten befreit werden von den menschlichen

Leidenschaften, ist man sich heute vermehrt dariiber im Klaren, dass weder der Korper

»2Vgl. ebd., 124.
23 Ebd., 127.
24 Ebd., 157.
25 Ebd., 160.
26 Bbd., 165.



57

vom Geist ,,befreit zu werden* braucht noch umgekehrt. Diese positive Sichtweise hat
das Christentum auch der feministischen Bewegung und Theologinnen wie Carter
Heyward zu verdanken.

Sie sieht weiters Leidenschaft auch als ,,coming out* fiir Liebe, die Gerechtigkeit sucht.
Der Gott Jesu, der auch unser Gott ist, wird von ihr gedeutet als ,,eine spirituelle Kraft,
eine Energie, eine Triebkraft, die [...] ein unerbittliches Sehnen nach Gerechtigkeit
verkdrpert“®’. Jede Frau, jeder Mann hat prinzipiell Zugang zu dieser Kraft, zu dieser
Triebkraft, so wie Jesus Zugang dazu hatte. ,Dieser, uns allen erreichbare und
zugingliche, zu allen Zeiten gerechtigkeitsschaffende Geist ist der Gott, den Jesus

liebte, der Ursprung seiner Leidenschaft.“*®

Dass Jesus in Konsequenz seiner
leidenschaftlichen Liebe Grenzen iiberschreiten musste, offenbarte sich spitestens in
seinem Weg ans Kreuz. Jesu Tod war die Konsequenz — ,,nicht Ziel und Zweck**¥1 _
seines Kampfes fiir gerechte Beziehungen. Das ist deshalb wichtig, weil damit auch
ausgesagt ist, dass der Hohepunkt der ,Karriere* Jesu nicht sein weltversohnendes
Wirken am Kreuz ist, sondern das ,,L.eiden, das fiir ihn dort beginnt, wo er anfingt, ,fiir
die Siinden der Welt’ zu leiden***. Dazu muss auch gesagt werden, dass Jesus sicher
nicht sterben wollte, weil es eindeutig transparent ist, dass er den Geist des Lebens
liebte, der ihn fort und fort inspirierte, heilvoll in der Welt zu wirken, gerechte
Beziehungen aufzubauen und zu erhalten.

Bei der stindigen Betrachtung von gerechter Beziehung, Vollkommenheit, absolut
Gutem und der Betrachtung von Nicht-Beziehung als Verrat der Gegenseitigkeit muss
man sich folgerichtig auch Gedanken iiber die Grenzen dieses absoluten
Perfektionismus machen. Dies betrifft nicht nur uns, sondern ebenso die Person Jesu.
,Wir scheinen zu denken, jeder Irrtum auf Jesu Seite wiirde automatisch sein Ansehen

bei denen schmilern, die zu ihm als Heiland aufsehen.***!

Heyward hilt ihre Linie
durch, wenn sie die Schwichen und Grenzen, an die jeder und jede von uns stoBt, auch
bei Jesus ortet. Dass Jesus beispielsweise nicht alles wusste, ,,sein begrenztes Wissen,

war Teil der Fiille seines Menschseins‘**?. Dies schmiilert seine Gottverbundenheit,

27 Ebd., 175.
28 Ebd., 176.
29 Ebd., 177.
0 Ebd., 177.
21 Ebd., 185.
242 Ebd., 186.



58

seine Offenheit fiir Gott in ithm nicht. Heyward warnt vor der Vorstellung eines
wouperman®, der womoglich gottlicher als Gott war und dessen Menschsein

zwangsldufig unglaubwiirdig erscheinen miisste.

»Jesus konnte gerade als Bruder, der genauso wie wir um Grenzen wusste, gottlich
handeln, sodass alle, die Ohren zu horen, Augen zu sehen und Herzen zu spiiren haben, in
ihm und in sich selbst erkennen konnten: ,Wahrlich, dieser Mann war ein Sohn
Gottes.”***#

Leidenschaft ist in der Sicht dieser amerikanischen Theologin das Wesen der
Menschwerdung und Weg der Erlosung und Versohnung. Sie sieht ,,mindestens vier
Orte in unserem Leben, wo Gott inkarniert ist und uns dadurch befreit oder rettet*>*,
Erster Ort ist unser eigener Korper. ,,Gott ist sinnlich und keineswegs abgehoben von

“2%5 1n den dualistischen Traditionen

unseren korperlichen Erfahrungen und Gefiihlen.
des Christentums, in denen Korper und Geist als verschieden voneinander und der
Korper als bose und befreiungsbediirftig gesehen wird, sieht Heyward den Grund dafiir,
dass wir in patriarchalen Religionen dazu neigen, ,,unsere Korper als problematisch zu
erfahren***°. Deshalb wiirden auch viele Frauen, die in positiver Weise in Bezichung zu
ihren Korpern stehen, der Kirche den Riicken kehren. Wie ist dann die Verkorperung
Gottes in Jesus zu sehen? Heyward vermutet, dass Jesus ,,vom Gott des Patriarchats

“247 wurde. Das war aber nicht der Gott Jesu und der Gott der Menschen, die

getotet
Jesus kannten und seine Art, sich nach Gegenseitigkeit zu sehnen.

Der zweite Ort ist die Welt. Im Verhiltnis zu ihr ,ist Gott ganz, nicht
bruchstiickhaft“**®. Dies soll nicht bedeuten, dass ein einzelner Mensch oder auch die
ganze Menschheit alles wissen konnten iiber sich oder iiber Gott. Es soll aussagen, dass
in der Beziehung all dessen, was wabhr ist, Gott ganz und auch vielfiltig inkarniert ist.
Heyward warnt vor einer falschen Arroganz, zu meinen, ,,wir hitten die Wahrheit
gepachtet***. Sie sieht Wahrheit wie alles andere auch als in Beziehung stehend. Diese

Beziehung umfasst Gott, die Menschen, die Schopfung und ist machtvoll. Inkarnation

ist in dieser Sichtweise sehr umfassend: ,,Alle, die diesen Ort [Anm. A.F.: die Welt]

3 Ebd.
2 Ebd., 190.
5 Ebd.
20 Ebd., 191.
27 Ebd.
28 Bbd., 192.
24 Ebd., 193.



59

betreten, haben, wie Jesus, Anteil an der Inkarnation und verkorpern die Wirkung des
Geistes in der Geschichte. >

Der dritte Ort der Inkarnation ist die Geschichte. Im Verhiltnis zu ihr ,,ist Gott nicht
statisch, sondern dynamisch, nicht unbeteiligt, sondern partizipatorisch“®'. Heyward
sieht Gott als den, der die Geschehnisse der Geschichte, auch das Hier und Jetzt,
annimmt, alles, was geschieht, sowohl das Gute als auch das Bose, alle Bemiihungen
und Unzuldnglichkeiten, die ganze Palette menschlichen und geschopflichen Seins und
Wirkens. Sie versucht, das christliche Denken von einem Gott, der unverianderbar und
allméchtig auBerhalb von Raum und Zeit steht, wegzulenken hin zu einem Verstindnis
Gottes, der ,,weder allmichtig (so wie die Welt von Macht denkt — kontrollierend,
Macht iiber jemanden ausiibend) noch unveriinderbar in der Geschichte“*? ist. Dies ist
sowohl als Kritik eines falschen Machtverstindnisses zu werten wie auch als Absage an
einen Gott, der ein System des Patriarchats und des Kapitalismus’ stiitzt. Das Heilige,
das Menschen inkarnieren konnen, wird ,,aus unserer Verpflichtung geboren, einander
zu lieben, indem wir in unserer eigenen Zeit und an unserem Ort an der Geschichte
mitwirken und dazu beitragen, sie zu einer gerechteren und leidenschaftlicheren
Geschichte zu machen“*”.

Der vierte Ort der heilenden und befreienden Inkarnation Gottes ist das Bose. ,,Gottes
ganzes Wesen ist letztlich genauso sehr mit dem Bosen verbunden wie mit dem
Guten.“”* In Gott ist das Bose insofern eingeschlossen, als er mitleidet. Hier darf aber
nicht in rein menschlichen Kategorien gedacht werden, weil Gott keine Kreatur ist.
,.Dieser leidende Gott ist derselbe Gott, dessen Liebe Macht ausstrahlt. Thr Mitleiden
wie auch ihre Verletzlichkeit ist also gleichzeitig ihre Macht.“*> Heyward plidiert fiir
die Haltung, uns verletzlich zu zeigen, so wie Gott sich verletzlich zeigt. In dieser

Haltung gegeniiber dem Bosen ist der Kampf gegen es ,,schon gewonnen, [...] weil die

Liebe stirker ist als die Angst“256. Beziehung, Liebe, gegenseitiges Aufbauen und

20 Ebd., 195.
51 Ebd.

52 Ebd., 196.
23 Ebd., 197.
24 Ebd., 198.
235 Ebd., 198f.
236 Bbd.,



60

Stiarken ,,ist die Kernaussage der Jesusgeschichte, unsere christische Macht zur

Befreiung*®’.

Nach der vorangegangenen Darstellung der wichtigsten Aspekte der Reinterpretation
der Christologie durch Carter Heyward soll nun in einem letzten Schritt in systematisch
zusammenfassender Aufnahme eines Buch-Beitrages™® von ihr die Essenz ihrer

feministischen Befreiungschristologie ausgefiihrt und erldautert werden.

7 Die Essenz der Christologie Carter Heywards

Carter Heyward hat als Feministische Theologin einen Versuch unternommen,
Christologie neu zu definieren, neu zu entwerfen. Dieses Entwerfen (zunéchst auch als

,,seelsorgerisches Anliegen“259

) ist ein kreativer Prozess, innerhalb dessen ihr Entwurf
auch gewisse Wandlungen vollzog. Wihrend sie in den 1980er Jahren, als ihr erstes
christologisches Hauptwerk ,,Und sie riihrte sein Kleid an‘ erschien, noch relativ klar
davon ausgegangen war, dass Jesus ,,ganz und gar Mensch* war, hat sich bis zu ihrem

zweiten Entwurf, der englischsprachig 1999 erschien, die Einsicht breit gemacht, dass

dies auch als Ablehnung der Wirklichkeit oder Moglichkeit von Inkarnation aufgefaf3t
werden [kann]. Wenn man in der Christologie vom historischen Jesus ausgeht, so ist das
in jedem Falle eine reaktive Haltung, weil man sich damit den Voraussetzungen der
klassischen Christologie anschlieit, die besagt, dal das Gottliche und das Menschliche
am besten als polare Gegensitze zu verstehen sind.*”

Es mag eine Unterstellung sein, aber es legt sich beim Lesen ihrer Schriften der
Verdacht nahe, dass Heyward bewusst traditionelle Klischees des Christentums (z.B.
Minderwertigkeit des Korpers und der Frau) und der Christologie (Polaritit von
Gottlichem und Menschlichem) bedient, um die Neuartigkeit ihres Entwurfes zu
betonen. Vielleicht kommt sie auch deswegen zu dem Schluss, dass die ,klassische

Christologie als Gebiet konstruktiven Arbeitens*®!

tot sei. Ihre Untersuchungen sollten
in einem Durchgang durch verschiedene Aspekte die Frage des Verhiltnisses zwischen

Menschlichem und Gottlichem kldaren und auf eine kreative Weise verbinden. Sie hat

7 ebd., 201.
258 Vgl. Heyward, Befreiungschristologie, in: Jost / Valtink (Hg.), Thr aber, 29-41.
259
Ebd., 32.
20 Ebd., 33.
21 Ebd., 30.



61

festgestellt, dass der klassische Dualismus, der auf der Annahme von Gegensitzen

€262

basiert, ,,von einem falschen Beziehungsmuster“™"~ ausgeht. Die christologische Losung

sah bisher so aus, dass ,,in der Person Jesu, seinem gottlichen und menschlichem

Sein“** der Dualismus aufgehoben sei.

Die Spaltung sei iiberwunden, das Zerbrochene heil, so dafl alle Menschen nun im Geiste
Jesu, welcher der Christus ist, berufen seien, an dem Fortgang dieses Erlosungsprozesses
teilzuhaben. Das Problem bei diesem Szenario ist zweierlei: Wenn wir Jesus als den
Christus, den Sohn, den Heiland verehren, schliefen wir die Augen vor der Moglichkeit,
tatsdchlich zu sehen, daBl die heilige, befreiende Geistin hier und jetzt unter uns ebenso
Fleisch geworden ist, wie Sie es in Jesus von Nazareth war. Wir erkennen dann nicht, dafl
die Erlosung ein fortlaufender Prozel ist, der historisch weder begonnen noch
abgeschlossen wurde in Leben, Tod und Auferstehung Jesu.”**

Die Essenz der Christologie Carter Heywards ist diese neue Aufwertung von
Beziehung, die als Macht verstanden wird, als Macht des Gottlichen, im Hier und Jetzt
und unter uns wirkend, so wie sie in Jesus gewirkt hat.

Heyward vertritt eine ,,Praxis relationaler Partikularitit und Kooperation «265
,Relationale Partikularitit* bedeutet bei ihr die verantwortete Beziehung der einzelnen
Menschen zueinander, wihrend mit ,,Kooperation* die Zusammenarbeit des Menschen
mit Gott gemeint ist. Fiir sich und fiir ihre Leserlnnen mochte sie ein Bild von Jesus

Christus finden, das tatsdchlich befreiendes und erlosendes Potential hat, gerade fiir

jene, die an Ungerechtigkeit leiden. Darin sieht sie den Sinn christologischen Forschens:

Die christologische Aufgabe fiir den christlichen Feminismus besteht darin, die
Grundlagen der Christologie von der Ontologie dualistischer Gegensditze weg und hin
zur Ethik des Tuns der Gerechtigkeit zu bewegen. Das geschieht nur in der Praxis
relationaler Partikularitiit und Kooperation.**®

In 13 Thesen bietet sie ein Programm an, das als Wegweisung fiir eine ,,Christologie aus

«267 yerstanden werden kann. Diese

der Perspektive feministischer Befreiungstheologie
sollen hier angefiihrt und kommentiert werden, um den genuinen christologischen

Ansatz Heywards klar zu machen:

1. Christologische Wahrheiten basieren auf der Beziehung unterschiedlicher und

besonderer menschlicher Erfahrungen — einschlieflich der des Jesus von Nazareth — in

262 Ebd., 35.
263 Ebd., 36.
264 Ebd., 36f.
265 Ebd., 38.
266 BEbd., 39.
267 Ebd.



62

bezug auf das Heilige, d.h. auf das, was unserem Leben Sinn, Wert, Wiirde und Hoffnung
268

gibt.
Im Mittelpunkt steht die Beziehung, die Beziehung ,,menschlicher Erfahrungen‘ zum
,Heiligen“. Gott ereignet sich in der Macht, die in dieser Beziehung liegt, die alles ganz
und eins sein ldsst. Das ,Heilige* erst gibt unserem Leben Sinn. Die Spannung
zwischen Menschlichem und Géttlichem wird in die Fiille von Beziehungen hinein

entladen, die sich in einer Welt auftun, in der nichts und niemand alleine bestehen kann.

2. Christologie ist der Versuch von Christinnen und Christen, die nicht endende

Notwendigkeit und den Proze3 menschlicher Befreiung zu erforschen.

Christologie ist ein Versuch. Auch hier klingen die scharfen Mahnungen Heywards an,
Abstand von Entwiirfen zu nehmen, welche dann zur Universal-Norm erklirt werden
und als statisches Gebilde jegliche Dynamik und Entwicklung von vornherein
ausschlieBen. Menschliche Befreiung (aus Ungerechtigkeit, aus Schuld, aus
Verantwortungslosigkeit, aus Leidenschaftslosigkeit, aus Unfidhigkeit zur Beziehung) ist
eine ,,nicht endende Notwendigkeit”. Als Christinnen und Christen sind wir befdhigt
und berufen, an dieser Befreiung mitzuwirken, so wie wir es am Beispiel Jesu

nachvollziehen konnen.

3. Als ein philosophisches Sprechen {iber Erlosung aufgrund falscher
Beziehungshaftigkeit oder Beziehungsmuster ist Christologie grundlegend eine ethische
Sprache des Eintretens fiir andere, eine Sprache der Liebe, des Handelns und des

Uberlebens.

Gott ist Macht in Beziehung, die Macht der Liebe und der Gerechtigkeit. Im Verstehen
dieser Definitionen Heywards erschlieBt sich die Grundiiberzeugung, dass Christologie
und Ethik eng miteinander verkniipft sind. Gerechte Beziehung wird im Eintreten fiir
andere umgesetzt, in welcher Form dies auch immer geschieht. Es wurde deutlich, dass

auch Leidenschaft, Leiden und Mitleiden im ,,Eintreten fiir andere* mitgemeint sind.

4. Eine grundlegende christologische Verbindung, die wir herstellen miissen, ist die

zwischen der Geschichte des besonderen Menschen Jesus von Nazareth und unseren

% Alle 13 Thesen im Folgenden: ebd., 39-41.



63

Geschichten. Dies ist von fundamentaler Bedeutung, weil eben gerade diese Verbindung
in der Geschichte und in den Gemeinden gebraucht und auch mibraucht worden ist als

bevorzugtes Mittel, die Welt zu organisieren.

In der Wendung ,,die Welt zu organisieren‘ schwingt die solide Kritik an patriarchalen
Strukturen in der Gesellschaft und auch in der Kirche mit. Heywards Initiativ-Leistung,
sich mit 10 anderen Frauen zur Priesterin weihen zu lassen, war eine Konkretisierung
ihrer Forderung nach Gerechtigkeit. Dass die anglikanische Kirche zwei Jahre nach der
Weihe diese als giiltig anerkannte, kann als Bestitigung ihrer Haltung gesehen werden,
nicht im Verweis auf den Gehorsam Unrecht zu dulden. Dariiber hinaus sind wir auch
in allen anderen Bereichen unseres Lebens angehalten, eine Verbindung zwischen Jesus

und uns herzustellen.

5. Christologische Wahrheit ist weder unverdnderlich noch universell anwendbar. Sie
wird geschaffen in der sozialen, historischen und personlichen Praxis gerechter

Beziehungen, die fiir die Christologie normativ und zentral ist und bleibt.

3 113

Christologie ,,ist nicht, sie ,,wird”, sie wird geschaffen. ,,Nicht befreiend ist jede
Beziehung bzw. jedes System, das sich Entdeckungen, neuen Wahrheiten und der
Selbstkritik verschlie8t, das neue oder ,andersartige’ Menschen, Gedanken oder

«269 Heywards Christologie ist eine Art ,,neue

Moglichkeiten nicht willkommen heif3t.
Entdeckung®, ein Entwurf, der wandelbar ist und bleibt. Dies gehort zu ihrem
Selbstverstindnis und ldsst nach vorne hin Moglichkeiten offen, dieses ,,System* zu
erweitern und zu veridndern. Der zentrale Inhalt, die Praxis der gerechten Beziehung,
wird wohl deshalb nicht einem Wandel unterliegen, weil er die Liebe Gottes, die sich

biblisch als Gerechtigkeit erweist, widerspiegelt.

6. Christologie mufl fiir Christen und Christinnen ein kooperativer Prozef3 sein,
verwurzelt im bekennenden und prophetischen Handeln, das von Fragen bestimmt wird

wie: Auf wessen Seite stehen wir? Fiir wen sind wir?

Als gldubige Christlnnen miissen wir immer wieder iiberpriifen, was wir mit unserem

Denken, Sprechen und Tun bewirken. Im Zeitalter weltumspannender

2% Ebd., 38.



64

Kommunikations- und Handlungsmoglichkeiten miissen wir ,,bekennendes und
prophetisches Handeln* neu definieren. Es gibt viele Moglichkeiten, der Spur Jesu zu

folgen und so Gott auf der Welt sichtbar werden zu lassen, gottlich zu handeln.

7. Christologie ist kein ,neutraler’ ProzeB. Wir betreiben sie mit, fiir und in
Verantwortung den Armen, Frauen und all den an den Rand gedringten und iibersehenen
Volkern gegeniiber, insbesondere im Blick auf die, die im Laufe der Geschichte ,im

Namen Christi’ verfolgt worden sind.

Das Ernstnehmen der geschichtlichen und aktuellen Inkarnation Gottes im Blick auf
Jesus Christus verlangt von uns, Verantwortung zu iibernehmen fiir alle
Marginalisierten und jene, die der Gewalttitigkeit von Nicht-Beziehung ausgeliefert
sind. Eine Christologie, die uns in die Pflicht nimmt, ist eine logische Fortsetzung der

Option Jesu fiir die Armen, unsere Nichsten ,,par excellence®.

8. Was oder wer fiir uns ,Christusbedeutung’ haben kann, wird sich zeigen an den
zeitgendssischen Scheidewegen des religidsen/spirituellen Pluralismus, der globalen
Bewegungen zur Befreiung von Unterdriickung, des feministischen Engagements fiir
Gerechtigkeit, fiir Frauen, fiir alle, die unter Ungerechtigkeit leiden, und im Einsatz fiir
eine gesunde und respektvolle Beziehung zur Erde und ihren unterschiedlichen

Kreaturen.

Die Bestimmung dessen, wer oder was fiir uns ,,Christusbedeutung® haben kann,
konnte sich an dem Paulus-Wort ,,Priift alles und behaltet das Gute!* (1 Thess 5,21)
orientieren. Nicht alles, was in neuem Kleid einherschreitet — wie die Christologie
Carter Heywards — muss von vornherein abgelehnt werden. Ob etwas dazu beitragen
kann, gerechte Beziehung im umfassenden Sinn zu verwirklichen, konnte demnach

zum Gradmesser dafiir werden, was in einer Christologie Platz hat oder auch nicht.

9. Was an den ,kleinen Orten’ unseres Lebens Christusbedeutung haben kann, ist dieselbe
Geistin der Befreiung wie Sie, die die Sterne in ihren Hinden hilt und die

Himmelskorper auf ihren Bahnen lenkt.

In dieser neunten These wird etwas von der spirituellen Dimension der Christologie

Heywards spiirbar. Ein ,kleiner Ort* unseres Lebens kann die Beziehung zu einem



65

Gegenstand der Schopfung ebenso sein wie ein gedachtes oder ausgesprochenes Gebet.
In Gott und in der Beziehung zu ihm ist alles eingeschlossen, was ist. Gott, die die
Sterne hilt ldsst uns vertrauen, dass das Gute wie das Bose, unsere Fihigkeit wie unsere
Unfihigkeit zu gerechten Beziehungen, unsere Macht und unsere Ohnmacht, gottlich

zu handeln, in ihr aufgehoben sind.

10. Wir erfahren ,Christus’ am intensivsten in unseren konkreten (sinnlichen und

erotischen) Beziehungen zueinander, zu anderen Kreaturen und zur Erde.

,,Christus* ist fiir Heyward der Ort, in dem sich Menschliches und Géttliches vereint,
wo die Macht der Siinde und des Bosen in Kooperation besiegt werden kann. Unsere
Wahrnehmungen, unsere sinnlichen und erotischen Beziehungen sind fiir sie die
intensivste ,,Christus‘“-Erfahrung. Hier wird deutlich, dass sie Christologie auch aus
ihrer eigenen Erfahrung und interessensgeleitet betreibt. Das ist ,,auf keinen Fall

.. . .. .. .. ¢270
,egoistisch’, sondern hei}t, Verantwortung zu iibernehmen fiir das, was man vertritt*“" ™.

11. Die Wahrheit oder Liige unserer christologischen Anspriiche werden an den Friichten
unseres Lebens sichtbar; in der Art und Weise, wie wir miteinander und mit der Welt

umgehen.

,»An ihren Friichten werdet ihr sie erkennen® (Mt 7, 16), sagte Jesus, als er vor den
falschen Prophetlnnen warnte. In ihrem Einsatz fiir Liebe und Gerechtigkeit, in ihrer
Tatigkeit als Professorin und als Priesterin, hat Carter Heyward gezeigt, dass es ihr
ernst ist mit ihrer Forderung nach gerechten Beziehungen. Sie hat viele Menschen

ermutigt, ihrer Berufung, Gott in der Welt leibhaftig zu machen, zu folgen.

12. Wenn weifle christliche Feministinnen Christologie betreiben, miissen sie dem, was
farbige christliche Feministinnen und Womanistinnen iiber Jesus/Christus sagen und
schreiben, besonders sorgfiltig und respektvoll Aufmerksamkeit schenken; in gleichem
MaBe auch dem, was jiidische Feministinnen iiber den Anisemitismus christlicher

Feministinnen sagen oder schreiben.

Carter Heyward ist eine Frau, die nicht nur vehement gegen Rassismus und

Antisemitismus auftritt, sondern die mit ihrer Christologie die Wurzeln dieses Ubels

20 Ebd., 35.



66

auszureiBBen beabsichtigt. Die Forderung nach gerechter Beziehung umfasst das gute
Miteinander und den respektvollen Umgang mit allen Menschen, unabhéngig von
Hautfarbe, Religion, geographischer oder sozialer Herkunft, Bildung und dariiber

hinaus den respektvollen Umgang mit der Schopfung.

13. Unsere Christologien miissen offenbleiben fiir Veridnderungen; sie miissen revidiert
werden konnen in bezug auf diejenigen, deren Wohlergehen wir nicht kennen oder zu
bedenken versdumen, und im Hinblick auf die Beschrinkungen dessen, was wir tiber uns

selbst und das Heilige wissen konnen, im Vollzug jedweder partikularen Praxis.

Angesichts des gewaltigen und gewalttdtigen Missbrauchs eines Christusbildes, das die
Uberlegenheit eines Gottes der Starken und Rechtglidubigen transportierte, darf
gefordert werden, dass unsere Christologien offen bleiben mogen. Offenheit in diesem
Sinne bedeutet die Hereinnahme des Schwachen und Marginalisierten in unsere
Fihigkeit, Gott leibhaftig zu machen. Heyward will in Betonung von Gegenseitigkeit
und Beziehung verhindern, dass eine Christologie, eine Theologie, eine Religion oder
ein Ideal missbraucht werden, womdglich ,,im Namen Christi. Offenheit bedeutet auch
das Eingestindnis unserer zeitweiligen Ohnmacht, in den Beziehungen, die wir leben,

gerecht zu sein.

Zusammenfassend konnen Heywards Thesen als Versuch gewertet werden,
- ihre kreative Christologie in eine systematische Form zu bringen und
- das, was ihr diesbeziiglich wichtig ist, in einem knappen Uberblick zu

verdichten.



67

Schluss: Zusammenfassung, Kritik und Ausblick

Diese Arbeit verfolgt das Ziel, vom Allgemeinen zum Konkreten zu fiihren, also im
Verlauf immer klarer werden zu lassen, wie durch eine mehr oder weniger
systematische feministische Christologie den Forderungen des Feminismus im
Allgemeinen entgegengearbeitet wird.

Im ersten Teil werden deshalb die Entwicklungslinien des neueren Feminismus (seit
1963) und dessen Anliegen und Ziele vorgestellt, sowie die relativ parallel verlaufenden
Entwicklungen innerhalb einer neu entstehenden Feministischen Theologie. Diese sollte
mit den Moglichkeiten einer Theologie den Forderungen von Frauen (und Minnern)
nach Gerechtigkeit in den verschiedenen Bereichen menschlichen Lebens und
Zusammenlebens Vorschub leisten.

Eine Sache (die christliche Theologie) verdndern zu wollen, ohne deren Kern (die
Christologie) zu modifizieren, hat wenig Sinn. Deshalb haben viele feministische
Theologinnen den Versuch unternommen, in diesen Zentralbereich der christlichen
Religion vorzudringen und Entwiirfe vorzulegen, die in Reflexion auf Person und
Wirken Jesu die zentrale Forderung des Feminismus — keine Ungerechtigkeiten,
besonders im Hinblick auf Frauen — voranbringen sollten.

Teil 1I der Arbeit befasst sich deshalb allgemein mit feministischer Christologie. Es
werden die wichtigsten Brennpunkte dieser Disziplin (biblische Grundlagen,
Beziehung, kontextuelle Ansitze) sowie das Gemeinsame solcher Modelle vorgestellt.
Dies einerseits deshalb, um dieses Forschungsgebiet als Vertiefung innerhalb der
Feministischen Theologie kennenzulernen, andererseits um den Entwurf Carter
Heywards innerhalb dieses Spektrums einordnen zu konnen (als Beziehungschristologie
mit den Hauptkomponenten ,,Christologie von unten®, ,,incarnatio continua“ und ,,Jesus
als Befreier der Frauen®).

In Teil III wird zuerst Leben und Werk von Carter Heyward skizziert; dies vor allem
deswegen, um die Verwobenheit von Theologie und Biografie dieser Autorin ein wenig
zu verstehen und ihren Entwurf auch diesbeziiglich einordnen zu konnen. Der

anschliefende Teil III-B ist der Versuch, durch die Befassung mit Martin Buber, Elie



68

Wiesel und anderer christologischer Einfliisse die Wurzeln der Theologie Heywards
offenzulegen.

Im letzten Teil der Arbeit (III-C) kommt ihre Reinterpretation der Christologie, so wie
sie in den beiden Hauptwerken (,,Und sie riihrte sein Kleid an®, ,,JJesus neu entwerfen*)
sowie einem entscheidenden Buch-Beitrag (,,Eine feministische Befreiungschristologie
jenseits des ,Jesus der Geschichte’ und des ,Christus des Glaubens’*) vorzufinden ist. Es
werden die verschiedenen Aspekte dieses Ansatzes relativ geordnet und
zusammengefasst wiedergegeben und kommentiert. Die Kritik an der christologischen
Einigungsformel des Konzils von Chalcedon des fiinften Jahrhunderts miindet zunéchst
in ein Hinausgehen dariiber, ndamlich in der Feststellung, dass das Problem der
Verbindung des Gottlichen mit dem Menschlichen nicht ausschlieflich auf
ontologischem Weg, also im Wesen des Jesus des Christus, gelost werden kann.
Heyward schreibt allen Menschen die Fahigkeit zu, Gott in der Welt leibhaftig zu
machen, zu inkarnieren (,,to god*). Wir sollten, wenn es nach ihr geht, diese Fihigkeit
nutzen, sie lieben und dazu gebrauchen, gerechte Beziehungen auf der Welt zu
verwirklichen. Hier gelangt sie zum Kern ihrer Christologie. Diese soll anleiten zu einer
»ethischen Praxis des Tuns®, durch die Gerechtigkeit der Menschen untereinander,
gegeniiber der Schopfung und in Bezug auf Gott verwirklicht wird.

Der neue Entwurf, den Heyward vorlegt, definiert Gott als ,,Macht in Beziehung®. Auf
der Basis des Markusevangeliums stellt sie der Leserin und dem Leser ein neues Bild
von Jesus vor, der in Beziehungen machtvoll handelt: Er beriihrt, bewegt, heilt und wird
auch beriihrt, bewegt und geheilt — durch die Menschen, die ihm die Macht dazu geben
durch ihren Glauben an einen Gott, der ihnen in Jesus begegnet.

Das Bose in der Welt denkt Heyward als Nicht-Beziehung. Es ist ebenso wie das Gute
in Gott eingeschlossen und muss nicht als ,,Gegenmacht* zu Gott verstanden werden.

In der Darstellung der Leiden(schaft) Jesu, die mehr als Moralismus ist (gegen den sich
Heyward in ihrem Buch ,,JJesus neu entwerfen besonders wehrt), kommt etwas von der
spirituellen Dimension ihres Jesus- und Gottesbildes zum Ausdruck: Gott wird
umschrieben als der/die, der/die mit-leidet. Leidenschaft beschreibt das Wesen der
Menschheit und den Weg der Erlosung.

In dem genannten Buch-Beitrag (,,Eine feministische Befreiungschristologie jenseits

des ,Jesus der Geschichte’ und des ,Christus des Glaubens’*) stellt Heyward in 13



69

Thesen dar, was die Essenz ihrer feministischen Befreiungschristologie ist. Diese
werden als das Bleibende ihres Entwurfes und quasi als ,,Hohepunkt® der Arbeit an

deren Schluss gestellt.

Wie in Teil III der Arbeit vorgestellt, setzt die Christologie Carter Heywards die Macht
in Beziehung in die Mitte und zielt auf eine ,,Ethik des Tuns*. Der Mensch soll sich
seiner Macht, in der Verwirklichung von gerechter Beziehung Gott leibhaftig machen
zu konnen, bewusst sein, diese Macht lieben und annehmen. Manuela Kalsky, die sich
in ihrer Dissertation (,,Christaphanien) mit verschiedenen christologischen Entwiirfen
aus der Sicht von Frauen auseinandergesetzt hat, und deshalb als profunde Kennerin
feministischer Christologie gilt, gibt zu bedenken: ,Der die menschliche[n]
Moglichkeiten relativierende Glaube an die sola gratia ist bei Heywards
leidenschaftlichem Streit fiir gerechte Beziehungen aus dem Blick geraten.“271 Kalsky
bezieht sich auf Heywards erstes christologisches Werk (,,Und sie riihrte sein Kleid
an®), deshalb ist diese Kritik verstiandlich. Im zweiten Buch (,,Jesus neu entwerfen*) hat
sich auch bei Heyward eine Wandlung vollzogen, ndmlich dahingehend, nicht das
gottliche Wirken zu verhindern durch eine allzu diesseitsverhaftete Christologie.

Der zweite Kritikpunkt, den Kalsky anfiihrt, betrifft die Abgrenzung vom anderen:
,»Anstelle von Trennung will sie in Beziehung denken. Aber ldsst dieses
Bezichungsdenken geniigend Raum fiir das Anderssein des/der Anderen?*?’* In diesem
Hinweis bestitigt sich auch mein Eindruck, dass Carter Heyward einem Ideal nachjagt,
das man als ,,allgemeine Harmonie der Schopfung* bezeichnen konnte. Ganz kann ich
jedoch die Kritik Kalskys nicht teilen, weil besonders im Nachdenken iiber das Bose,
das Heyward ebenso in Gott eingeschlossen sieht, ein Raum fiir die menschliche
Realitdt des Kontingenten und des Andersseins eroffnet wird. Insgesamt kann aber

festgehalten werden:

Es besteht kein Zweifel: Carter Heywards beziehungsorientierer christologischer Entwurf
fordert zum Weiterdenken heraus. Zwar liegen Heywards Verdienste nicht so sehr in der
prizisen systematischen Ausarbeitung christologischer Fragen, doch die kreative und
visiondre Kraft, mit der sie ihren inkarnatorisch-christologischen Ansatz entfaltet, ist
beeindruckend. Fiihrt sie auch manche ihrer Gedankengiinge nicht konsequent zu Ende,
ihre Gedanken zur Inkarnation Gottes als transpersonale Macht-in-Beziehung und zum
damit verbundenen epistemologischen Wert der Korperlichkeit sind bahnbrechend.””

! Kalsky, Christaphanien, 182.
22 Ebd., 184.
23 Ebd., 184f.



70

Diesem Resiimee Kalskys mochte ich noch meine eigene Einschédtzung anfiigen.
Heyward muss einerseits als weille amerikanische Frau gesehen werden, deren
wissenschaftliche und schriftstellerische Tatigkeit sich zeitgleich mit einem sich
entwickelnden Feminismus vollzog und andererseits muss ihre Christologie in
Zusammenhang mit ihrer Biografie gesehen werden, die unter anderem durch
personliche Krisen und deren gelungene Bewiltigung gekennzeichnet ist. Dies mit
einbeziehend ist der ,leidenschaftliche Kampf fiir gerechte Beziehungen® (Kalsky)
verstehbar, der Gott als ,,Macht in Beziehung* definiert und uns deshalb herausfordert,
aktiv zu partizipieren an der Verwirklichung von allumfassender Gerechtigkeit. Mir
scheint das Ideal, das Heyward vorschweben diirfte, nicht nur zu hoch gegriffen zu sein
(weil auch in ungerechten Beziehungen Entwicklungspotential steckt), sondern
iiberdies, wie Kalsky konstatiert, den Aspekt der Gnade Gottes zu vernachlédssigen, von
der wir glauben, dass sie vollendet, was uns als Menschen nicht moglich ist. In diesem
Sinne konnte in der Orientierung an solch einem Ideal (allumfassende Gerechtigkeit)
etwas von der Gelassenheit verloren gehen, die das Leben auch in schwierigen
Situationen meistern lésst.

Nichtsdestotrotz werte ich Heywards Christologie als einen wichtigen und wertvollen
Beitrag in der Entwicklung neuerer Zuginge zu dieser theologischen Kerndisziplin, der
uns ermutigen kann, Gott besonders in den Armen, den Marginalisierten zu lieben und

deswegen unsere Nichsten wie uns selbst.

In einem Ausblick mochte ich noch in einigen Gedanken festhalten, welche

,2Zukunftsbedeutung* Carter Heyward zugeschrieben werden konnte:

- Theologische Forschung kann nicht unabhingig von menschlichen Realititen
stattfinden. Die Verbindung von Theologie und Biografie, wie sie bei vielen
Theologlnnen deutlich wird, kann in einer Zeit, in der sich vieles nur mehr um
Zahlen, Statistiken und Nummern dreht, ein wertvoller Beitrag sein, auch im

wissenschaftlichen Bereich Sinn zu vermitteln.



71

- Vielleicht kann das Schriftwort 1 Petr 3,18 (Christus als der Gerechte?”

) eine
Aufwertung durch Heywards Christologie erhalten und in Bezugnahme darauf in

neuem Licht erscheinen.

- Unter ,,Anwendung® einer Christologie, die in der Geschichte oft das Element
des Gottlichen {iiberbetont hat im Vergleich zu unseren menschlichen
Fihigkeiten (man lese nur manche Texte von Liedern im Gotteslob), haben viele
Menschen sich minderwertig und defizient gefiihlt. Durch die im 20.
Jahrhundert beginnende Entwicklung, Christologien ,,von unten* zu entwerfen,
konnte vielen Unterdriickten und Leidenden neue Hoffnung geschenkt und deren
Macht gestiarkt werden. Der Beitrag der Feministischen Theologie und

Christologie ist diesbeziiglich nicht hoch genug einzuschitzen.

- Die grundsitzliche Offenheit — fiir das Fremde, fiir Neues —, die Heywards
Leben, Denken und Forschen auszeichnet, kann als Wegweisung gelten fiir
unsere Zeit, in der Religionen und Kulturen iiberall auf der Welt
zusammenwachsen und in Konflikt geraten. Wer in dieser Situation an die Kraft
glaubt, die in gerechten Beziehungen liegt, darf sich ermutigt fiihlen, dem

Gottlichen auf der Spur zu sein und Jesus Christus alle Ehre zu geben.

™ Vgl. Gnilka, Joachim, Art. Christologie, in: Kasper, Walter u.a. (Hg.), LThK®, Bd. 2, Freiburg u.a.
1994, 1164-1174, 1165.



72

Literaturverzeichnis

Abromeit, Hans-Jiirgen, Das Geheimnis Christi. Dietrich Bonhoeffers
erfahrungsbezogene Christologie, Neukirchen-Vluyn 1991.

Becker-Schmidt, Regina, Frauenforschung, Geschlechterforschung,
Geschlechterverhiltnisforschung, in: dies., Feministische Theorien zur Einfiithrung,
Hamburg 2000, 14-62.

Becker-Schmidt, Regina, Feministische Theorien zur Einfithrung, Hamburg 2000.

Bogensberger, Regine, Was kommt nach den Machos & Emanzen?, in: Die Furche
(2009) Nr. 7 (13.2.2009), 21.

Boschki, Reinhold / Rehberger, Claudia, Dorothee Solle. Religiose Poesie und
befreiende Theologie, in: O.H. (Hg.), Theologien, 221-235.

Breuning, Wilhelm, Art. Chalkedon, in: Kasper, Walter u.a. (Hg.), LThK® , Bd. 2,
Freiburg u.a. 1994, 999-1002.

Buber, Martin, Ich und Du, Ko6ln 1923; die Seitenangaben und Zitate beziehen sich auf
den Nachdruck: Schneider, Lambert / Bachem, Peter (Hg.), Martin Buber. Ich und Du,
Heidelberg 1966.

Casale, Rita / Rendtorff, Barbara (Hg.), Was kommt nach der Genderforschung? Zur
Zukunft der feministischen Theoriebildung, Bielefeld 2008.

Daly, Mary, Jenseits von Gottvater, Sohn und Co. Aufbruch zu einer Philosophie der
Frauenbefreiung, Miinchen 1980.

Degener, Ursula / Rosenzweig, Beate (Hg.), Die Neuverhandlung sozialer
Gerechtigkeit. Feministische Analysen und Perspektiven, Wiesbaden 2006.

Deuber-Mankowsky, Astrid, Gender — ein epistemisches Ding? Zur Geschichtlichkeit
des Verhiltnisses von Natur, Kultur, Technik und Geschlecht, in: Casale / Rendtorff
(Hg.), Genderforschung, 169-190.

Friebe, Katharina, Art. Feministische Theologie. Perspektivenwechsel?, in: Gossmann
u.a. (Hg.), Worterbuch, 151-152.

Gerhard, Ute, Art. Feminismus, in: Gossmann, Elisabeth u.a. (Hg.), Worterbuch, 134-
138.

Gnilka, Joachim, Art. Christologie, in: Kasper, Walter u.a. (Hg.), LThK3, Bd. 2,
Freiburg u.a. 1994, 1164-1174.



73

Gossmann, Elisabeth u.a. (Hg.), Worterbuch der Feministischen Theologie, 2.,
vollstiandig tiberarbeitete und grundlegend erweiterte Auflage, Giitersloh 2002.

Gutiérrez, Gustavo, Theologie der Befreiung, Mainz 101992,
Hampson, Daphne, Theology and feminism, Oxford 1991.

Houtepen, Anton W.J., Gott — eine offene Frage. Gott denken in einer Zeit der
Gottvergessenheit, Giitersloh 1999.

Heyward, Carter, Eine feministische Befreiungschristologie jenseits des ,Jesus der
Geschichte’ und des ,Christus des Glaubens’. Eine methodische Untersuchung, in: Jost,
Renate / Valtink, Eveline (Hg.), Ihr aber, fiir wen haltet ihr mich? Auf dem Weg zu
einer feministisch-befreiungstheologischen Revision von Christologie, Giitersloh 1996,
29-41.

Heyward, Carter, Jesus neu entwerfen. Die Macht der Liebe und der Gerechtigkeit,
Luzern 2006.

Heyward, Carter, Und sie riihrte sein Kleid an. Eine feministische Theologie der
Bezichung, Stuttgart *1992.

Holland-Cunz, Barbara, Die alte neue Frauenfrage, Frankfurt 2003.

Hopkins, Julie, Sind Christologie und Feminismus unvereinbar? Zur Debatte zwischen
Daphne Hampson und Rosemary Radford Ruether, in: Strahm / Strobel (Hg.),
Verlangen, 194-207.

Kalsky, Manuela, Christaphanien. Die Re-Vision der Christologie aus der Sicht von
Frauen in unterschiedlichen Kulturen, Giitersloh 2000.

Kalsky, Manuela, Vom Verlangen nach Heil. Eine feministische Christologie oder
messianische Heilsgeschichten?, in: Strahm / Strobel (Hg.), Verlangen, 208-227.

Klinger, Elmar, Christologie im Feminismus. Eine Herausforderung der Tradition,
Regensburg 2001.

Kontos, Silvia, Mit ,,Gender* in der Bewegung? Eine Antwort auf die Frage ,,Was
kommt nach der Genderforschung?* aus der Perspektive von Frauenbewegung, in:

Casale / Rendtorff (Hg.), Genderforschung, 59-76.

Matthiae, Gisela, Clownin Gott. Eine feministische Dekonstruktion des Gottlichen,
Stuttgart u.a. 1999.

Mayer, Anton, Der zensierte Jesus. Soziologie des Neuen Testamentes, Olten 31983.

Meyer-Wilmes, Hedwig, Art. Feministische Theologie. Programm Feministischer
Theologie(n), in: Gossmann u.a. (Hg.), Worterbuch, 147-150.



74

Meyer-Wilmes, Hedwig, Zwischen lila und lavendel. Schritte feministischer Theologie,
Regensburg 1996.

Moltmann, Jiirgen, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik
christlicher Theologie, Miinchen 1972.

Moltmann-Wendel, Elisabeth, Beziehung — die vergessene Dimension der Christologie.
Neutestamentliche Ansatzpunkte feministischer Christologie, in: Strahm / Strobel (Hg.),
Verlangen, 100-111.

Moltmann-Wendel, Elisabeth, Frauen sehen Jesus. Ansitze einer feministischen
Christologie, in: Thomassen, Jiirgen (Hg.), Jesus von Nazaret. Neue Zuginge zu Person

und Bedeutung, Wiirzburg 1993, 23-37.

Mulack, Christa, Jesus — der Gesalbte der Frauen. Weiblichkeit als Grundlage
christlicher Ethik, Stuttgart 1987.

Miiller-Fahrenholz, Geiko, Jirgen Moltmann. In der Befreiungsgeschichte Gottes, in:
O.H. (Hg.), Theologien, 159-178.

Radford Ruether, Rosemary, Sexismus und die Rede von Gott. Schritte zu einer anderen
Theologie, Giitersloh 1985.

Rahner, Karl, Schriften zur Theologie, Bd. 4, Einsiedeln u.a. 31962

Scherzberg, Lucia, Feministische Theologie, in: O.H. (Hg.), Theologien der Gegenwart.
Eine Einfithrung, Darmstadt 2006, 67-101.

Schneider-Ludorff, Gury, Art. Feministische Theologie, in: Gossmann u.a. (Hg.),
Worterbuch, 144-152.

Schiissler Fiorenza, Elisabeth, Jesus — Miriams Kind, Sophias Prophet. Kritische
Anfragen feministischer Christologie, Giitersloh 1997.

Solle, Dorothee | Schottroff, Luise, Den Himmel erden. Eine 6kofeministische
Anndherung an die Bibel, Miinchen 1996.

Strahm, Doris, Autbruch zu neuen Raumen. Eine Einfiihrung in feministische
Theologie, Freiburg (Schweiz) 1987.

Strahm, Doris, Art. Jesus Christus. Feministische Christologien, in: Gossmann u.a.
(Hg.), Worterbuch, 306-313.

Strahm, Doris / Strobel, Regula (Hg.), Vom Verlangen nach Heilwerden. Christologie
in feministisch-theologischer Sicht, Fribourg-Luzern 1991.

Wehr, Gerhard, Martin Buber. Leben — Werk — Wirkung, Ziirich 1991.



75

Werner, Hans-Joachim, Martin Buber, Frankfurt — New York 1994.

Internet

Schiitz, Helmut, Missbrauchtes Vertrauen. Herausforderung an Seelsorge, Kirche und
Bibelauslegung, in: http://www.bibelwelt.de/html/einleitung.html (Stand: 1.4.2009).

http://de.wikipedia.org/wiki/Isabel_Carter_Heyward (Stand: 2.5.2009).
http://en.wikipedia.org/wiki/Carter_Heyward (Stand: 2.5.2009).
http://www.columbia.edu/cu/lweb/img/assets/6396/Heyward_CFAS51305PDF2.pdf
(Stand: 2.5.2009).

Bildnachweis

Titelbild: http://www.ncs.rutgers.edu/~Icrew/gallery/cheyward.jpg (Stand: 2.5.2009).



Lebenslauf

Name

Geburtsort, -datum

Staatsbiirgerschaft
Familie
Familienstand
Ausbildungsweg
1985 — 1989
1989 - 1993
1993 — 1997
1997

1998

1998 — 2000
2000 — 2002
2003 - 2009

Bisherige Titigkeiten

1997 — 2009
2003 — 2009
2004 — 2005
2005
2006

Andreas Fiirlinger
Linz, 19.10.1978

Osterreich

Peter Leopold Fiirlinger, Landesbediensteter, *1956
Gertrude Maria Schwarz, Einzelhandelskauffrau, *1960,
+2008

Bruder Michael Peter Fiirlinger, *1980, Berufskraftfahrer
Bruder Anton Leopold Fiirlinger, *1987, Berufskraftfahrer
Halbschwester Katharina Roth, ¥1999

Verheiratet mit Katharina Dunzinger

VS Walding

BRG Fadingerstra3e, Linz

ORG Stiftergym, Linz, Matura

Fithrerscheine A,B,C.E

Priasenzdienst (Kraftfahrer C,E in Enns)
Studium Handelswissenschaft an der WU Wien

Kandidatur- und Noviziatszeit im Kalasantiner-Orden, Wien

Studium der Theologie (Katholische Religionspiddagogik)
an der Katholisch-Theologischen Privatuniversitit Linz

Diverse Ferial-, Neben- und Teilzeitjobs

Firmvorbereitung in der Pfarre Ottensheim

Mitglied der Studierendenvertretung an der KTU
(Strukturkommission, Sozialreferent)

Mehrmonatiges Praktikum im Urbi @Orbi Kircheninfocenter
Linz

Einmonatiges Krankenhauspflegepraktikum im KH der
Barmherzigen Briider Linz

76



